# تبیین نظریه سطوح معنایی آیات قرآن از منظر امام خمینی<sup>(س)</sup>

### فاطمه طباطبایی<sup>۱</sup> مرضیه شریعتی

چکیده: اصل تأویل یا بازگرداندن معنا به خاستگاه و منشأ اصلی آن از حیثیات و وجوهاتی که خاص جهان بینی عرفانی است غالباً مورد بحث و بررسی قرار گرفته است. تأویل به موجب جستجوی سرچشمه ها و مبادی آغازین و حقیقی معنا با جهان بینی عرفانی که سیر و صیرورت وجودی اشیاء را به سوی حقایقشان می کاود در یک نقطه به هم می پیوندند. هر دو در پی یافتن افق اعلای مظاهر و آیات ربانی اند. از این رو می توان تأویل را تجلی گاه سلوک عملی و نظری عارف قلمداد کرد، زیرا او معانی را به زبان مرتبه وجودی خویش تأویل می کند و از آنجا که وجود حقیقت واحده ذومراتب است در تأویلات قرآنی نیز با حقیقتی که مثار کرده زیرا او معانی را به زبان مرتبه وجودی خویش تأویل می کند و از آنجا که کرده زیرا این مواجهیم. حضرت امام ضمن پرداختن به این موضوع این امر را مؤید جامعیت کلام الهی می دانسته و در کلمات خویش به مبانی و مؤلفه های آن اشاره کرده اند. لذا در بررسی مؤلفه های اصل ذومراتب بودن آیات حق در اندیشه امام فول به کثرت معنایی آیات قرآن در کلام ایشان تشریح می گردد. **کلیدواژه ها**: تأویل، کتاب تدوین و تکوین، تفسیر انفسی، مراتب معنایی قرآن، ظهور و بطون قرآن.

#### مقدمه

مراتب معنایی آیات قرآن موضوعی است که در آیات شریفه و احادیث نبوی بدان اشاره شده است. چنانکه حضرت رسول<sup>(ص)</sup> فرمودهاند: «ان للقرآن ظهراً و بطناً و حداً و مطلعاً» (ملاصدرا ۱۹۸۱

e-mail:tabatabaie-fatemeh@ yahoo.com e-mail:shariati.ac@gmail.com .

این مقاله در تاریخ ۱۳۸۷/۹/۱۸ دریافت گردید و در تاریخ ۱۳۸۷/۱۰/۹ مورد تأیید قرار گرفت.

عضو هیأت علمی گروه عرفان اسلامی پژوهشکدهٔ امام خمینی و انقلاب اسلامی

مقالد

ج ۷: ۳۶) یا «لاتفقه کلّ الفقه حتی تری للقرآن وجوهاً کثیره» (الصنعانی ۱۴۲۳ ج ۱۱: ۱۵۵ ح ۲۰۴۳) حضرت امام ضمن پرداختن بدین موضوع انسانها را به تدبر بر حقایق کلام الهی در عوالم و نشآت مختلف توصیه فرمودهاند. ایشان در جایی درک این موضوع را مفتاح مفاتیح معرفت و اصل اصول فهم اسرار قرآنی برمی شمارند. زیرا حقیقت تعالیم و انبائات ربانی منحصر به ظواهر آیات نیست. کشف این نکته تلاوت کننده قرآن را به خروج از ظلمت ظواهر و استماع و التذاذ قلبی از آیات سوق داده و باب مفاهمه میان خالق و مخلوق را می گشاید. نظریه فوق دارای آثار و لوازم معرفتی، عملی و اخلاقی است که هر یک در جای خود خواهد آمد.

نظریه سطوح معنایی قرآن در اندیشه حضرت امام در قالب دو عنوان یکی مبانی و دیگری مؤلفهها مورد بررسی قرار گرفته است. مبانی این نظریه از نظرگاه وجود شناختی و انسان شناختی مورد تحلیل قرار گرفته و مؤلفههای آن نیز به موارد زیر می پردازد: ۱) قول به ظاهر و باطن داشتن آیات قرآن و ۲) دستیابی به مراتب آیات قرآن با کشف و رفع حجاب که در ذیل به هریک از آنها پرداخته خواهد شد.

# مبانی نظریه

# ۱) مبنای وجود شناختی: وجودی بودن رابطه لفظ و معنی

از دیدگاه حکمت و عرفان کلمه از سنخ وجود است. آنچنان که بر اساس سلوک فکری عرفا هیچ کلمه و پدیداری در هستی نیست که در مرتبه وجودی خود بر مبدئی ماورایی دلالت نکند (گنون ۱۳۷۴: ۴۷). حروف وضعی خود کالبد و مرتبه جسمانی حروف تکوینی بوده و معنای نخستین و اصیل خود را از آنها مییابند. در جهانشناسی عرفا، انسان در نظام خلقت شأن و جایگاهی محوری داشته و آغاز و انجام آفرینش بدو منتهی می گردد. از این رو، هر لفظ و اساساً هر کینونتی برای نیل به معنا و جایگاه عالی خویش باید از رهگذر نفس او گذر کند. به دیگر سخن، سیر معودی اجسام جملگی به نفس انسان ختم می گردد، زیرا دایرهٔ وجود از انسان آغاز و بدو ختم می گردد و قوس نزول و صعود در بردارندهٔ حقیقت انسان کامل است. این مرتبه از وجود انسان که عزیمت گاه اجسام به سوی مراتب تجرد است و مراتب روحانیت از آنجا آغاز می گردد در اصطلاح فلاسفه عقل هیولانی است (ملاصدرا ۱۳۸۵: ۱۳۳۱). سیر و صیرورت دائم هستی به سوی کمال، به عالم انسانی منتهی شده و از آنجا راه خود را به سوی منازل عالیه وجود تا رسیدن به عقل

مقاله

بالفعل می گشاید. شاید به تسامح بتوان گفت نفس در برابر حروف تکوینی هم شأن فاعلیت دارد و هم منفعل است. از سویی، آنها را به فعلیت جدیدی می رساند و از دیگر سو، خود به موجب ادراک حضوری و وحدت با مدرک، منقلب و متطور شده و صورت کاملتری، به خود می گیرد. در حقیقت، لفظ همپای تجرد و فعلیت عقل هیولانی در نشئه ای از نشآت وجود به مشاهده عارف فراخوانده می شود. از این روست که وجود پا به پای ادراک حضوری نفس به حقایق معانی، اشتداد می یابد. انسان در سیر معرفتی، خویش را در هستی قدیم و لایزال الهی دوباره می یابد. موضوع می یابد. انسان در سیر معرفتی، خویش را در هستی قدیم و لایزال الهی دوباره می یابد. موضوع حضوری ساحت جدیدی از نفس متولد گردیده و عالم نفس اتساع می یابد. شاید بهتر باشد انسان را مصداق حقیقی جهانهای ممکنی دانست که لایب نیتس به فلسفه وارد کرده است. جهانهایی که زام مصداق حقیقی انسان خلق می شوند. مرتبه بشری تنها یکی از ظهورات او در جهانهای نامتناهی است، لیکن به تعبیر گنون، شرق شناس سنّ گرا، هرچند فعلاً محقق نیستند اما «جمله را باید به یکسان ممکنی و لااقل شأناً موجود انگاشت» (گنون ۱۳۷۴: ۵۳).

ملاصدرا بر اساس شأن وجودی لفظ برای کلام به موازات مراتب نباتی، حیوانی، نطقی و قدسی انسان به حیاتهایی قائل است. حیات امتدادی تنفسی که در آن لفظ همراه با تنفس ظهور مییابد که به منزله حیات نباتی لفظ است. مرتبه بعدی حیات صوتی است که حکم حیات حیوانی لفظ را دارد سپس مرتبه معنایی است که معطوف به حیات انسانی لفظ است و سرانجام مرتبه حکمت است که نشئه الهی لفظ را شامل میشود (ملاصدرا ۱۳۸۵: ۳۹۹). از این رو در اندیشهٔ عارف، لفظ در لوح نفس انسان از مرتبه حدوث جسمانی به مرتبه بقای روحانی می رسد. اما استحاله و دگردیسی لفظ، جسم و ماده، به معنا، روح و صورت جز در برزخی که محمل حقایق متضاد و در عین حال همگون و همنهشت است، میسر نیست. خیال، حقایق را از عالم کمیّت (زمان و مکان) رهانیده و ثنویت تفرقه افکن کثرات را تبدیل به بساطت وحدت آفرین می کند.

ماهیت کلام از منظر حضرت امام: حضرت امام تحت عنوان حقیقت و ماهیت کلام به بررسی شأن وجودی کلمه می پردازند. طبق فرموده های ایشان اساساً کل سلسله مراتب وجود از عقل تا هیولی تکلم باریتعالی است. امام خمینی نیز بر مبنای این اصل که الفاظ از برای ارواح معانی وضع شده اند مدلولات الفاظ را منحصر در معنای قشری و محسوس آنها نمی دانند. ایشان درک این

حقيقت را اصل زيربنايي فهم اسرار قرآنبي دانسته و كشف حقيقت انباء و تعليم را در نشآت و عوالم مختلف منوط به تدبر در آن میدانند (امام خمینی ۱۳۸۱: ۳۹–۳۸). بنابر این اصل، ماهیت کلمه در نظام هستی آن چیزی نیست که طبق برداشت عامه منقوش در الواح مادی است، بلکه هر یدیدهای در هستی که شیئی را از باطن ذات به ظاهر تجلی برساند همانا کلمه و یا به عبارت دیگر تكلم است. تكلم چیزی جز اظهار مكنونات باطن نبوده و تنها به مرتبه صوت و لفظ محدود نمی گردد: «تکلم حق تعالی عبارت است از تجلی حق که حاصل تعلق اراده و قدرت اوست بر ایجاد و اظهار آنچه در غیب است» (امام خمینی ۱۳۸۶: ۵۸) ایشان در مصباح چهل و نهم از م*صباح الهدایه* میفرمایند انباء و تعلیم حق تعالی برحسب مراتب و نشآت وجود، مختلف و متشکک است. مقاوله حضرت حق در مرتبة اعيان ثابته و اسماء با مكالمه او در عالم عقول و نفوس متفاوت است و تكلم او در مرتبه عالم مثال غير از تكلم او در عالم عقول و نفوس است (امام خميني ب ١٣٨١: ٣٩-۳۸). بنابراین از این سخن می توان به مراتب و درجات کلام الهی وقوف یافت. کلام الهی در مرتبهٔ ذات نظیر حدیث نفس، صفات و کمالات ذاتی را بر خود عرضه می دارد. به عبارت دیگر، مستمع و متکلم هر دو وجود باریتعالی است. در مرتبه بعدی این اسماء و اعیان هستند که به لسان استعداد از ذات حق تعالى استدعاى ظهور خارجي مي كنند. در اين مرتبه حق بـه اسـم سـميع طلب آنهـا را شنيده و با اسم متكلم بدانها وجود ميبخشد؛ يعني ممكنات را از مرتبه استجنان در ذات به ظهـور و تكثر خارجي ميرساند. در اين باره امام على <sup>(ع)</sup> ميفرمايند: «انما كلامه فعله». اين سخن به معناي آن است که تجلی فعلی همان تکلم باریتعالی است. لذا اولین کلمهای که به گوش ممکنات رسید و لباس وجود بر قامت ممکنات يوشانيد، «کن» وجودي بود. بنابراين، کلام الهي که در مرتبهٔ غيب الغيوب تعين ندارد، در مرتبه احديت تعين و ظهور رقيق مي يابد و در مرتبه واحديت، در پاسخ بـ ه طلب ذاتي اسماء تجلى اسم متكلم تجلى پيدا مي كند (امام خميني ١٣٨١: ٧٣-٧٢). بـدين تريب، هـر یک از این السنه یکی از مراتب خمس را شامل می شود.

ابن عربی در *فنوحات* خاطر نشان می کند که خروج و ظهور کلمات از نفس انسانی نظیر تکلم حق تعالی از نفس رحمانی است. همان گونه که از نفس انسانی بیست و هشت حرف خارج می شود از نفس رحمانی نیز اعیان کلمات الهیه صادر می گردد. هر کلمهای وجوه عدیدهای دارد. منظور از نفس رحمانی همان مرتبه عماء، پیش از تکثر و تعین است. عماء که از آن کائنات و کلمات وجودی از خلأ علمی به ملأ تعین و تکثر می رسند در عمل همانند نفس انسانی است که در ٩٨

مقالد

..... پژوهشنامهٔ مت**ی**ن

ج ع

مقاله

آن کلمات و الفاظ راه خود را از مرتبه عماء قلب آغاز کرده تا به کثرت صوتی تبدیل می گردند. اجناس این عالم همچون حروف بیست و هشتگانه محدود و منحصرند، اما اشخاص این اجناس وجوداً تناهی ندارند. در این مبحث ابن عربی به شمردن کلمات عالم پرداخته و از عقل، نفس، طبیعت، هباء، جسم و ...آغاز و به مرتبه بشر ختم می کند. هر کلمهای مقام معلوم و احکام و نسب خاصی دارد. در انسان کامل جمیع قوا و مراتب کلمات عالم موجود است (ابن عربی بی تا ج ۲: ۳۹۵). حاصل آنکه کتاب قرآن به وجود جمعی و تفریقیاش مشتمل بر اسرار کلیات و جزئیات نظام هستی و انسان کامل است. حق تعالی در مواجهه حضوری با هر شیئی با زبانی خاص به تکلم با او

می پردازد و این زبان عبارت است از مرتبه وجودی او. به عبارت دیگر هر حقیقتی، متناسب با نشئه و مقامی که بدو مخصوص است با خداوند سخن گفته و خداوند با او سخن می گوید. زبان در این نگاه هستی شناختی چیزی جز حال و مرتبه وجودی موجودات نیست که خداوند از همان دریچه موجودات را مورد خطاب قرار داده و با آنها ارتباط برقرار می سازد. عرفا بر آنند که اعیان هر چند مبدأ تعین خارجی ممکناتند، اما هر موجودی فیض وجود را به واسطه ارتباط و مناسب خاصی که میا حقیقتی مستاختی چیزی مراد داده و با آنها ارتباط برقرار می سازد. عرفا بر آنند که اعیان هر چند مبدأ تعین خارجی ممکناتند، اما هر موجودی فیض وجود را به واسطه ارتباط و مناسبت خاصی که ما حقیقت اسم مستأثر عبارت است از مناسبت و پیوند خاصی که هر موجودی به نحو خاص با خداوند دارد. به تعبیری دیگر، می توان گفت این نحوهٔ ارتباط خاص با خداوند همان تکلمی است که ما بین بنده و رب آو صورت گرفته طاهر آن مستأثر است مین ارتباطی است که حق تعالی با آن موجود خاص داشته و غیر از حق تعالی و بنده کسی از آن آگاه نیست. از این رو برخلاف ابن عربی که معتقد است اسم مستأثر و من منظهر ندارد حضرت امام بر آن است که اسم مستأثر و معتر از حق معالی دارد می می دون است مست که حق تعالی با آن موجود خاص داشته و خدر از حق معالی و بنده کسی از آن آگاه نیست. از این رو برخلاف ابن عربی که معتقد است اسم مستأثر و مخفی مظهر ندارد حضرت امام بر آن است که اسم مستأثر مظهر دارد اما مظهر آن نیز مستأثر و مخفی منهر ندارد حضرت امام بر آن است که اسم مستأثر منه می دارد اما محقی دارد. زمان زمو منه را سم مستأثر و مخفی ست (امام خمینی ۱۶۰۶: ۲۱۸).

.... تبیین نظریه سطوح معنایی آیات قرآن...

بدان که انسان چون وجود جامع است و به حسب مراتب نزولی و صعودی، نشأتها و ظهورها و عوالم و مقاماتی دارد به حسب هر نشئه و عالم زبانی دارد که مناسب با همان مقام است. پس، در عالم اطلاق و سریان خود، زبانی دارد که با آن، پروردگارش را میخواند، و خداوند متعال را به حسب این زبان، نسبت خاصی است [که با توجه به آن] حکم به اجابت میکند و از این نسبت به اسم خاص آن نشئه و رب آن مربوب تعبیر می شود (امام خمینی ۱۳۸۶: ۱۲۸)

مقال

يژوهشنامة متين

به بیان حضرت امام این قرآنی که در کسوت الفاظ و عبارات می بینیم همان قرآنی است که در حضرت علمیه به وجود علمی موجودیت یافته است. در مرتبه ذات به صورت تجلی ذاتی و در مرتبه فعل به صورت تجلی فعلی ظهور کرده است (امام خمینی ۱۳۸۰: ۳۲۴-۳۲۳).

با توجه به این حقیقت که روح معنا در انحصار مدلولات و معادلات وضعی کلمه و مختص لوح و قلم جسمانی نیست. کلمه آنچه را که در دایره وجود پرده از ذات برمیدارد، دربرمی گیرد. از این رو قرآن ربانی با جمع صفحات وجود در خود از باطن حق تعالی خبر داده و هر کلمه ای از کلمات آن پرده از مراتب عالم اعم از ملکی، ملکوتی، مثالی و عقلی بر می دارد

بدین جهت، با توجه به شأن وجودی کلمه و کلام می توان اینگونه استنباط کرد که حضرت امام بنابر تکثر ظرفیتهای وجودی انسانها برای هریک، معنایی از معانی ذومراتب آیات قرآن را مخصوص می دانند. از این رو، نباید اینگونه پنداشت که هر صنفی از اصناف آدمیان در مواجهه فردی خود با آیات قرآن باید آن را تأویل کند، بلکه آیات قرآن خود به گونهای است که متناسب با مرتبه وجودی مخاطب با او ارتباط برقرار کرده و مرتبهای از معنا را بدو القا می کند. همین امر گواه جامعیت و اعتدال معنایی آیات قرآن است.

ابن عربی بر آن است که منزلت قر آن منزلت اعتدال است در اعتدال اصل دیمومیت و بقاء نهفته است. اعتدال موجب ابقاء تکوین است. هر پدیدهای باید به منزلت اجتماع، اعتدال و هماهنگی همه قوا و قابلیتهای خود دست یابد تا به سرمنزل بقاء و سرمدیت نائل آید. اما اگر حقیقتی از منزل جمعیت و اعتدال نزول کرد متحرّف به انحراف می گردد (ابن عربی بی تاج ۳:۳۰). حضرت امام نزول آیات را از مرتبه غیب تا شهادت تحت عنوان مراتب تحریف یاد کردهاند <sup>ا</sup> زیرا کلمات حق تعالی با رسیدن به هر مرتبه محجوب و مستور در حدود و تعینات می گردد تا به عالم طبیعت و ملک رسد. از این رو مراتب بطون قر آن برابر با مراتب تحریف است. مؤول برای رسیدن به بواطن قر آن باید از تحریفات رهایی یابد. رسیدن به بطن هفتم مختص کسانی است که همه انحرافات را پشت سر گذاشته و به مقام جمعیت و اعتدال دست یافتهاند:

بطون رجوع از شهادت مطلقه به غیب مطلق است. پس مبدأ تحریف و مبدأ

۱ . تحریف مذکور معطوف به ابعاد وجودی معنا در آیات قرآن می گردد و ارتباطی به انحراف باطل و مردود ندارد.

مقال

بطون متعاکس است. و سالک الی الله به هر مرتبه از مراتب بطون که نائل شد، از یک مرتبه تحریف تخلّص پیدا کند؛ تا به بطون مطلق، که بطن سابع است به حسب مراتب کلّیه که رسید، از تحریف مطلقاً متخلّص شود (امام خمینی ۱۳۸۰: ۱۸۲-۱۸۱).

۲) مبنای انسان شناختی: ذومراتب بودن انسانها بر حسب ظرفیت وجودی ابن عربي بر مبناي اين فرموده پيامبر<sup>(ص)</sup> كه: «ما من آيه الا و له ظهر و بطن و حد و مطلع، رجالي را مخصوص هر یک از این مراتب، میداند: «رجال ظاهر» در عالم ملک و شهادت، «رجال باطن» در عالم غيب و ملكوت، «رجال حد» در عالم جبروت و «رجال مطلع» در عالم لاهوت داراي تصرف و اختیارند (ابن عربی بی تاج ۱: ۱۸۷). طبق تفسیر حضرت امام از این مراتب، «مطلع» عبارت است از کلام ذاتی و تجلی اعرابی در حضرت واحدیت. «حد» همان کلام ظلی فیضی است که فاصل میان حضرت واحدیت و مرتبه عماء است. «بطن» عبارت است از عوالم غیبی که به مثل نوریه ختم می گردد و «ظهر» همان عالم شهادت است. یعنی به تعبیر حضرت امام هریک از مراتب مذکور عبارت است از کلام حق تعالى که در قالب تجلى ذاتي، صفاتي و افعالي خود را نشان مي دهـد. حضرت امام مى فرمايند مراد از بطون سبعه مراتب هفتگانه كلى است كه مقام احديت غيب، حضرت واحديت، مقام مشيت، فيض منبسط، عالم عقل، عالم نفوس كليه، عالم مثال مطلق و عالم طبيعت را شامل مي گردد. مراد از قرآن در اين حديث، انسان كامل يا همان كون جامع و كتاب مبين است. ظهر و بطن و حد و مطلع به ترتيب اشاره به مراتب چهارگانه ناسوت، ملکوت، جبروت و لاهوت و بطون سبعه اشاره به لطائف سبعه نفس انسان دارد. اهل الله بر این باورند که هر فردی از افراد وجود حتى موجودات سافل، قرآني جامع است كه از بـراي او ظهـر و بطـن و حـد و مطلـع و مراتب هفتگانه بلکه هفتادگانه است. آنچه از آن به ما بین الدفتین یاد می شود بر مبنای اصل «کون الالفاظ موضوعه للمعاني العامه» شايسته هدايت همـه طوايـف بشـري اسـت (امـام خميني ١٤٠۶: ٢١٩-.(117

چون این کتاب شریف برای سعادت جمیع طبقات و قاطبهٔ سلسلهٔ بشر است، و ایـن نـوع انسانی در حالات قلـوب و عـادات و اخـالاق و ازمنـه و امکنـه مختلف هستند همه را نتوان به یک طـور دعـوت کـرد؛ ای بسا نفوسی کـه برای اخذ تعالیم به صراحت لهجه و القاء اصل مطلب به طـور سـاده حاضر نباشند و از آن متأثر نگردند؛ اینها را باید به طور ساختمان دماغ آنها دعوت کرد و مقصد را به آنها فهمانید. و بسا نفوسی که با قصص و حکایات و تواریخ سروکار ندارند و علاقمند به لبّ مطالب و لباب مقاصدند؛ اینها را نتوان با دستهٔ اول در یک ترازو گذاشت. ای بسا قلوب که با تخویف و اندار متناسبند؛ و قلوبی که با وعده و تبشیر سروکار دارند (امام خمینی ۱۳۸۰: ۱۸۷۱). از پیامبر<sup>(ص)</sup> نقل می کنند که آیهای نیست مگر آنکه حکمی در قلب دارد. ابن عربی در ف**توحات** گوید نزول قرآن بر قلب تلاوت کنندگان آن دائماً تجدید می پذیرد، زیرا هر قلب عرشی است که قرآن بر آن به صفتی خاص استوا می یابد. همچنان که جنید گفت: «لون الماء لون انائه». ابن عربی قرآن را به مطلق و مقید تقسیم کرده و می گوید عرش مطلق از آن قرآن مطلق و عرش مقید از آن قرآن مقید است. پس برای هر قلبی قرآنی است که بر عرشی تکیه زده است. از این رو، عرش قلب متناسب با شأن و منزلت آیات قرآنی عظمت یافته و اتساع می یابد. از این روست که در قیامت گویند: «اقرأ وارق» (ابن عربی ی تا ج ۲۰ ۱۲۰).

حضرت امام قرآن را با وصف جوامع الکلم یاد می کنند. از منظر ایشان قرآن کریم دارای حقیقت جامعه است؛ یعنی جامعیت آن به گونهای است که همه افهام طبقات انسانها از منازل اسفل ملکی تا اعلی مراتب روحانیت را دربر می گیرد (امام خمینی ۱۳۸۰: ۳۱۰). ایشان درک و دریافت آیات قرآن را در مرتبهای خارج از حیطه فهم و ادراک بشر بر شمرده و آن را مختص ذات غیب الغیوب میدانند. هیچ ملک مقرب یا نبی مرسلی در این مرتبه به معرفت به قرآن دست نمی یابد (امام خمینی ۱۳۸۵ ج ۱۲: ۴۲۱). در مرتبه بعدی مخاطب قرآن تنها پیامبر است. کسی که درباره او گفته شده است: «إنّما یَعْرِفُ القُرآنَ مَنْ خُوطِبَ به» حتی جبرئیل نیز از رسیدن به این مقام قاصر بوده و معرفت قرآن در این مرتبه تنها اختصاص به پیامبر<sup>(ص)</sup> دارد (امام خمینی ۱۳۸۵ ج ۱۲ حضرت امام در این مقام قرآن را سرّی میان خداوند و رسولش معرفی می کنند (امام خمینی ۱۳۸۵ ج ۱۹: ۲۸۵ ) اما قرآن در مرحله سوم سفره گسترده ای است که همه اقشار و اصناف آدمیان از حقایقش محظوظ گردیده و یا به پای افهام و مأنوسات مردم پیش می رود. اهل هر مسلک و مکتبی از آن استفاده خاص خود را می کنند (امام خمینی ۱۳۸۵ ج ۱۳۱۰). قرآن کریم به جهت داشتن صفت استفاده خاص خود را می کنند (امام خمینی ۱۳۸۵ ج ۱۳۱۱). قرآن کریم به جهت داشتن صفت 1.7

مقالد

مقال

تبيين نظريه سطوح معنايي آيات قرآن.

است اما در مرتبهای با اهل هر طبقه و صنفی به زبان خودش ارتباط برقرار کرده و انسانها بـه قـدر استعدادشان از آن بهره میبرند.

با توجه به آنچه در مورد مبانی وجود شناختی و انسان شناختی گفته شد می توان گفت رابطه هر کلامی در هر نشئه و مقام با معانی آن رابطه ای است که از دو ساحت آفاق و انفس بیرون نیست. آیات کریمه قرآن در کسوت وجود منبسط در مظاهر آفاقی و انفسی در حال تکلم و مقاوله دائمی با انسان است. قرآن در هر مرتبه و مقام همنشین و مصاحب مخلوقات بوده و کلام آن را می توان از دل هر پدیده و آیتی استماع کرد. انسان به موجب اینکه نفسش مستوای مرتبه ای از مراتب بیکران آیات آن است در سیر وجودی خویش به سوی مبدأ اعلی قدم به قدم مورد خطاب آیات قرآنی قرار گرفته است و با مرتبه وجودی خویش مصداق مرتبه ای از مراتب آیات آن می گردد.

اكنون پس از بررسی مبانی نظریه مراتب معنایی آیات قرآن به توضیح مؤلفهها میپردازیم.

## مؤلفهها

## قول به ظاهر و باطن داشتن آیات قرآن

قرآن کریم در نگاه عارف، حقیقتی جمعی و تفصیلی است که در آن تشتت و تکثر ظاهری ناقض و نافی جمعیت و وحدت باطنی نیست. از این روست که آن را قرآن (دارای مقام جمعیت) و فرقان (دارای مقام تفریق) خوانده اند. ظهور و بطون در جهان شناسی عارف در جمیع عوالم و نشآت، امر ثابتی است که اختصاص به عالم طبیعت ندارد. اشیاء در حرکت استکمالی و جوهری خود دائماً به سوی منشأ و مبدأ خویش در حال نزع ظاهر و فتح باطنند. از این رو، منازل و مقامات هریک به اعتباری ظاهر و به اعتباری باطنند. تمامیت و کمال وجودی در اندیشه عرفا همانا استجماع کثرات متباین و متخالف است. این کمال به گونه ای است که در آن هیچ یک از ابعاد ظاهری و باطنی بر مرف در مسیر حق جویی هر دو افراط و تفریط بوده و از صراط مستقیم و جاده اعتدال به دور می باشد. حضرت امام در این باره می فرمایند:

آنچه مورد طعن است ظاهری است که از باطن و صورتی است که از معنی جدا شده باشد. و مراد از آن نه کتاب است و نه قرآن. اما از ظاهری که با معنا مرتبط بوده و علنی که به سرّ متصل باشد، طبق فرموده حتی تعالی و رسول و اولیائش، علیهم السلام، باید پیروی کرد (امام خمینی ۱۳۸۶: ۶۲).

کثرت ظاهری و وحدت باطنی هیچ یک رهروی راه حق را متوقف نکرده و دیدگان را از مشاهده حق تعالی در جلوات باطنی و ظاهری باز نمی دارد. مفسر در مواجهه با قرآن نباید به یک جنبه از جوانب آن محدود شود، بلکه تفسیری جامع است که ابعاد ظاهری و باطنی کلام را دربرداشته و جانب هیچ یک را فرو نگذارد. مفسر کسی است که در تفسیر قرآن از دو چشم ظاهر و باطن مدد می گیرد. در تأویل معیار این است که مقام برزخیت که همانا جمع ظاهر و باطن و وحدت و کثرت است حفظ گردد تا اسرار ربوبی آیات آشکار گردد. بنابراین کشف ذوقی صرف می کاود، نداشته باشد از درجه اعتبار ساقط است. مؤول اگر نتواند مقام برزخیت یا اعتدال میان می کاود، نداشته باشد از درجه اعتبار ساقط است. مؤول اگر نتواند مقام برزخیت یا اعتدال میان قلب و عقل را حفظ کند تأویل او از حطه تجربیات فردیش فراتر نخواهد رفت. قرآن صحیفهای می کاود، نداشته باشد از درجه اعتبار ساقط است. مؤول اگر نتواند مقام برزخیت یا اعتدال میان می کاود، نداشته باشد از درجه اعتبار ساقط است. مؤول اگر نتواند مقام برزخیت یا اعتدال میان می کاود، نداشته باشد از درجه اعتبار ساقط است. مول اگر نتواند مقام برزخیت یا اعتدال میان می کاود، نداشته باشد از درجه اعتبار ساقط است. مؤول اگر نتواند مقام برزخیت یا اعتدال میان می کاود، نداشته باشد از درجه اعتبار ساقط است. مؤول اگر نتواند مقام برزخیت یا اعتدال میان می کاود، نداشته باشد از درجه اعتبار ساقط است. مول از مواتر نخواهد رفت. قرآن صحیفهای می می که این صفت را در مقام تأویل او از حیطه تجربیات فردیش فراتر نخواهد رفت. قرآن محیفهای می مین که این صفت را در مقام تأویل حفظ کند. حضرت امام توقف در ظاهر یا باطن صرف را از تلبیسات و تسویلات شیطان دانسته و شیطان را به جهت توقیف در ظاهر یا باطن صرف را از مستوجب طرد می داند (امام خمینی ۱۳۸۶: ۲۰۰) ایشان تقلیل قرآن را به ظواهر آیاتش عامل رد و تکفیر انبیا تلقی می کند:

گمان مبر که کتاب آسمانی و قرآن فرو فرستادهٔ ربانی همین پوسته و صورت است، زیرا توقف در صورت و ماندن در حد عالم ظاهر و نرفتن به مغز و باطن مرگ و هلاکت و ریشه تمامی جهالتها و پایه تمامی انکار نبوتها و ولایتهاست (امام خمینی ۱۳۸۶: ۶۰).

از این رو ملاک تأویل آن است که مؤول در تفسیر خویش، معنا را منحصر در یک رتبه خاص قرار ندهد بلکه در مواجهه با قرآن آن را واجد مراتب ظهور و بطون دانسته و جهات مادی و ملکی آیات را در کنار جهات معنوی و ملکوتی قرار دهد تا درهای تأویل بر روی او گشوده گردد. تأویلی که بعد اخلاقی و سیر سلوکی ویژگی اصلی و محوری آن است خواننده را از ظهورات محسوس و ظاهری به سوی بواطن آیات رهنمون گردیده و او را منزل به منزل راهنمایی می کند و انحصار معنا در یک مرتبه یا بعد خاص قرآن را از این ویژگی دور کرده و جامعیت و 1.4

مقالد

مقال

بساطت معنایی را از آن سلب می کند. با توجه به اینکه تلائم و سازگاری عقلانیت و شهود در تأویل ملاک صحت آن است. لازم است در زیر به بررسی رابطه این دو پرداخته گردد.

نسبت میان عقل و قلب در تأویل حضرت امام در بیانات خویش بر سازگاری و مناسبت میان عقل و عرفان تأکید ورزیده و عرفانی را توصیه می کنند که قاعدهمند و مضبوط است. زیرا عرفانی که با مبانی و اصول عقلانیت بیگانه باشد فاقد قوّت و کمال است: «قوّت و کمال تذکر بسته به قوّت و کمال تفکر است» (امام خمینی ۱۳۸۳: ۲۹۱). همانگونه که عقلانیت بدون مجاهدت و تلقین قلبی مثمر ثمر نخواهد بود سیرو سلوک و مجاهدت قلبی نیز بی عنایت به اصول عقلانی دستاوردی نخواهد داشت:

حظ عقل همان اعتقاد جازم برهانی است و این حاصل برهان اگر با مجاهدت و تلقین به قلب نرسد، فایده و اثرش ناچیز است. چه بسا بعض از همین اصحاب برهان عقلی و استادلال فلسفی بیشتر از دیگران در دام ابلیس و نفس خبیث می باشند... و آنگاه این قادم برهانی و عقلی تبادیل به قادم روحانی و ایمانی می شود که از افق عقل به مقام قلب برساد و قلب باور کناد آنچه را استادلال اثبات عقلی کرده است (امام خمینی ۱۳۸۵ ج ۱۸: ۱۵۵-۵۱۴).

بنابراین، میان برهان عقلی و شهود باطنی تباینی برقرار نیست، بلکه تمایز این دو به شدت جلا و خفاست. زیرا «معلوم به کشف، معلوم به قوه و برهان است» (آشتیانی ۱۳۸۰: ۷۳). از ایـنرو طبق ایـن اصل که ملاک صحت و اعتبار کشف موقوف به صحت برهان عقلی است تأویل صحیح نیز ضمن دربرداشتن جوانب عرفانی و ظرایف کشفی با عقل نیز ساز گار است تا هر کس به مقتضای فهم خود حظی از معنا بر گیرد. از این رو مؤول در تأویل خود می کوشـد تـا معنای مشار از مـدلولات وضعی لفظ فاصله نگیرد و چهارچوبهای عقل را درهم نشکند. در اینجا برای روشن شـدن حدود تعقل و کشف در تأویل به مبحث تشبیه و تنزیه می پردازیم.

تشبیه و تنزیه: عارف در توضیح مشهودات خود چارهای جز التباس معانی به کسوت الفاظ ندارد. اما این التباس گاه چنان مینماید که یا معنای شطح و طامات و یا ابتعاد تا حد تعطیل را افاده می کند. گاه از شدت تشبیه فهم معنا بر عقل نظری مشکل میافتد و گاه تنزیه، دسترسی به حقیقت معنا را مسدود می سازد. لاهیجی در *شرح گلشن راز* شبستری خاطر نشان می سازد که لفظ بر عالم معنا احاطهای ندارد. صید این معانی جز به وجدان و تجربه عرفانی قابل حصول نیست. از این رو،

مقالد

عرفا برای بیان مواجد خویش چار های ندارند مگر معانی معقول را از بیاب مناسبت و مشابهت به كسوت الفاظ محسوس يوشانند (لاهيجي ١٣٧۴: ٢٧٢- ٢٧١). اما نكتهاي كه حايز اهميت است آن است که عارف در عین رؤیت حقایق و معانی باید به مقتضای علم عمل نماید نه بر حسب حال. به عبارت دیگر، صید معانی در عالم خیال به تنهایی کافی نیست بلکه تعقل نیز لازمه درک صحیح است. ابن عربي خيالي را كه مناط حكم تشبيه است وهـم مـيخوانـد؛ يعنـي عـارف مظـاهر متكثر اسماء را در عالم خیال در عین وحدتشان نظاره کند اما عقل را که مناط حکم تنزیه است در وصف این شهود دخالت نمیدهد. از اینرو، کار تعقیل آن است که مظاهر متکثر را به تنهایی مصداق واحد علىالاطلاق ننماياند. «و كذلك من شبهه و ما نزّهه فقد قيده و حدده و من جمع في معرفته بين التنزيه و التشبيه و وصفه بالوصفين...فقد عرفه » (جندى ١٣۶١: ٢٧٨). از اينرو، تشبيه خيالي و تنزيه عقلي هر دو مناط ترجمان حقيقي معناست. به عقيده او در بحر عماء كه مجمع البحرين غيب و شهادت است، ممكن به صفات واجب و واجب به صفات ممكن موصوف مي گردد، اما وظيفه عارف آن است که در مقام بیان مشاهدات خویش آنچه را از آن ممکن است به ممکن و آنچه را از آن واجب است به واجب مسترد کند. چرا که نزول از او و معراج از ماست. (کاکایی ۱۳۸۱: ۶۲۸ به نقل از: ابن عربی بی تاج ۲: ۵۰۲ ) تا بدین سان تعبیرات عرفا با احکام شرع موافق افت. حضرت امام در این خصوص بر این اعتقادند که عارف و متأله دارای دو چشم است که با چشم راست عدم غیریت و استهلاک کثرت در وحدت را مشاهده کرده و با دیگری احکام کثرت و حصول آن را در هستی به نظاره مینشیند و با ملاحظه توأمان وحدت و کثرت حق هر ذی حقی را بدو اعطا كرده تا در جاده توحيد دجار لغزش نشود و در شمار اهل تجريد در آيد (امام خميني .(10:1771)

۲) دستیابی به مراتب آیات قرآن با کشف و رفع حجاب نفس انسانی در فهم بطون کلام الهی به قدر آیینگیاش نسبت به حقیقت محمدیه حقایق آیات را در مییابد. از دیدگاه صدر المتألهین کلام الهی مطابق ظرفیت و سعه وجودی عقل نبوی<sup>(ص)</sup> بر قلب او نازل شده است که از آن به عقل کلی تعبیر می شود و از آنجا که عقل کلی محیط بر عقول جزئی آدمیان است و هر موجودی به میزان اشراق عقل کلی از حقایق اشیاء بهرهمند می گردد هر

پژوهشنامهٔ متین ۲۱

۱ . همچنین بنگرید به: (صانع پور ۱۳۸۶).

مقالد

قلبی بر حسب نورانیتی که از عقل نبوی<sup>(ص)</sup> یافته است به در ک و تذوق معانی آیات نائل می آید. ملاصدرا خاطر نشان می کند که رسیدن به مقام عقل کلی یا فرقان (تمییز حق از باطل) برابر است با نیل به مقام عقل نبوی<sup>(ص)</sup> یا قرآن و این حاصل نمی شود مگر با سیر و سلو ک در اطوار هفتگانه قلب و گذر از مجاز به حقیقت نفس. بدین ترتیب با رسیدن به هر طور، مرتبه ای از کلام الله بر انسان آشکار خواهد شد. بنابراین برای کشف بطون و مراتب معنای کلام الهی باید به بطن فطرت تأویلی خود همواره مقاصد اخلاقی و تربیتی را در رأس قرار داده و تأویلی را که فایده سلو کی و ارزش عملی نداشته باشد فاقد اعتبار برمی شمارند. در اندیشه حضرت امام اصل رسیدن به تأویل و کشف مراتب و بواطن آیات حق جز با طهارت باطن و تهذیب نفس میسر نیست. مؤول کسی است که آنچه در قرآن به بیان آمده است بر احوال خویش تطبیق داده و در تأویل هر آیه مواجید و مشاهدات قلبی خود را گزارش دهد:

یکی از آداب مهمهٔ قرائت قرآن که انسان را به نتایج بسیار و استفادات بی شمار نائل کند، «تطبیق» است. و آن چنان است که در هر آیه از آیات شریفه که تفکر می کند مفاد آن را با حال خود منطبق کند (امام خمینی ۱۳۸۰: ۲۶۰.

هر قدر نورانیت و خلوص قلب مؤول بیشتر باشد حظ او از معانی قرآن فراوان تر است: «هر کس پاکی و بی آلایشیاش بیشتر باشد تجلی قرآن بر او بیشتر و بهره او از حقایق قرآن فراوان تر است» (امام خمینی ۱۳۸۶: ۶۰) حضرت امام برای هر انسانی به اندازه کمال و مقام روحانی اش تلاوتی را مخصوص میداند. هر یک از انسانها بر حسب حال و مقام خود به مرتبه ای از اسرار معانی نائل می آیند. دامنه این معانی از مفاهیم عرفی آغاز گشته تا به تجلیات ذاتی و صفاتی و افعالی می رسد تا جایی که قاری، قرآن را به زبان حق قرائت می کند (امام خمینی اسه ۱۳۸۱: ۱۸۰۱).

مطابق با مؤلفههایی که از بیانات حضرت امام استخراج گردیده است میتوان به این نکته رسید که بنابر عقیده ایشان مؤول در رویارویی با آیات قرآن معنایی را که در مشاهدات خویش یافته است مطابق با ضوابط و معاییر عقلی به بیان درمیآورد و در این کار هیچ یک از جوانب ظاهری یا باطنی کلام را فرو نمیکاهد. چنین تأویلی ضمن دربرداشتن فواید و استفادات اخلاقی و عرفانی از حدود عقل نیز فراتر نمیرود. مؤول در تفسیر خویش ثمرات و مواجیـد کشـفی و سـیر و سـلوکی خود را به بیان درمی آورد تا خواننده را نیز در این سلوک عملی با خویش همراه سازد.

## جمع بندی

۱۰۸

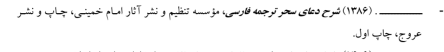
مقاله

يژوهشنامة متين

بر مبنای فرمودههای حضرت امام قرآن بنابر مراتب ظهور و بطونش دارای معانی هم عرض مترادف و معانی طولی متشکک است. معانی هم عرض در مترادفات سیر می کند و معانی طولی در سلسله وجود. انسان در مراتب نزولی و صعودی وجود دارای ظهورات و مقامات خاصی است که لسانی متناسب با آنها به او تعلق می گیرد. این همان لسانی است که با آن حق تعالی او را مخاطب قرار داده و با او تکلم می کند از این رو، مؤول به زبان مرتبه وجودی خویش پرده از معانی برمی دارد. این گواه جامعیت معنایی قرآن است که با همه اصناف و اقشار بشر باب تکلم و مفاهمه را گشوده و در دسترس هر قرائت کننده ای است. فایده در ک جامعیت معنایی آیات قرآن این است که بشر ظهورات حقایق قرآنی را در عوالم و نشآت مختلف رؤیت کرده و خود را از انحصار در مراتب قشری باز می رهاند. به دیگر سخن، تلاوت کننده نفس خویش را با در ک و تذوق معانی عالی اتساع داده و ابعاد اخلاقی، معرفتی و شهودی نفس خود را استلا می خشد.

#### منابع

- آشتیانی، سید جلال الدین. ( ۱۳۸۰) شرح مقدمه قیصری، قم: بوستان کتاب.
  - ابن عربي. (بي تا) فتوحات مكيه، ۴ جلد، بيروت: دار صادر.
- امام خمینی، سید روح الله. (۱۳۸۰) *آداب الصلوة (آداب نماز)*، تهران: مؤسسة تنظیم و نشر آثار امام خمینی، چاپ و نشر عروج، چاپ دهم.
- (الف ۱۳۸۱) سر الصلوة (معواج السالكين و صلوة العارفين)، تهران: مؤسسة تنظيم و نشر آثار امام
  خميني، چاپ و نشر عروج، چاپ هفتم.
- \_\_\_\_\_ (۱۳۸۳) *شوح چهل حدیث*، تهران: مؤسسهٔ تنظیم و نشر آثار امام خمینی، چاپ و نشر عـروج، چاپ بیست و نهم.
- \_\_\_\_\_ (۱۳۸۵) *صحیفه امام*، تهران: مؤسسهٔ تنظیم و نشر آثار امام، چاپ و نشر عروج، چاپ چهارم.



- جندی، مؤید الدین. (۱۳۶۱) *شرح فصوص الحکم*، به کوشش سید جلال الدین آشتیانی با همکاری غلامحسین ابراهیمی دینانی، مشهد: دانشگاه مشهد.
- صانع پور، مریم و احمد بهشتی. (۱۳۸۶) «جریان شناسی خیال در منظومه عرفانی محیی الدین بن عربی»،
  خودنامه صدر/، شماره چهل و نهم.
  - كاكايي، قاسم. (۱۳۸۱) **وحدت وجود به روايت ابن عربي و مايستر اكهارت**، تهران: هرمس.
- گنون، رنه. (۱۳۷۴) م*عانی رمز صلیب (تحقیقی در فین معارف تطبیقی)،* ترجمه بابک عالیخانی، تهران: سروش.
- لاهیجی، شمس الدین محمد. (۱۳۷۴) مفاتیح الاعجاز فی شرح کلشن راز، مقدمه و تصحیح محمد رضا برز گر خالقی و عفت کرباسی، تهران: زوار.
- ملاصدرا، محمد بن ابراهیم. (۱۹۸۱) *الحکمه المتعالیه فی الاسفار العقلیة الاربعة*، بیروت: دار احیاء التراث، چاپ سوم.
  - \_\_\_\_\_. (۱۳۷۶). رساله سه اصل، تصحیح محمد خواجوی، تهران: مولی.
  - \_\_\_\_\_ (۱۳۸۵) *توجمه و تفسیر شواهد الربوبیه*، دکتر جواد مصلح، تهران: سروش.
- صنعانی، عبدالرزاق بن همام. (۱۴۲۳) *المصنف،* تحقیق استاد نظیر ساعدی، بیروت: داراحیاء التراث العربی.

1.9

مقاله

۱۱۰ مقاله ..... .... پژوهشنامهٔ متین ۲۱ This document was created with Win2PDF available at <a href="http://www.daneprairie.com">http://www.daneprairie.com</a>. The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.