# بررسی و تحلیل واکنش جریانهای مذهبی به اقدامات دوره رضاشاه بعد از شهریور ۱۳۲۰ تا ۱۳۴۰

علىمحمد حاضري على نظرمنصوري

چکیده: اقدامات صورت گرفته در مورد مذهب در دورهٔ رضاشاه اساساً به دو دسته تقسيم مى شود: اقداماتي كه مستقيماً با مذهب ضديت داشت و اقداماتي كه في نفسه ضد دین نبود ولی بیامد و نتیجهٔ ضددینی داشت. در مقاله حاضر این دو نوع اقدام در جهار بخش مورد بررسی قرار می گیرد: اقدامات صورت گرفته در رابطه با حوزه نهادی دین، بعد آموزشی، شعائر و مناسک دینی و رابطه دین و سیاست.

با کنار رفتن رضاشاه از صحنه سیاسی کشور، کلیهٔ نیروهای اجتماعی به یکباره همچون آتشفشانی فوران کردند. جریانهای دینی نیز از خود واکنشهایی نشان دادنید که بر اساس منافع طبقاتی و نژادی یا صنفی نبود و نتیجهٔ آن اعاده و بازسازی هویت دینی جامعه بود. جریانهای دینی اسلام سنتی، اسلام معترض و اسلام تجددخواه، در هیأت هویتهای مقاومت و برنامه دار به بازسازی هویت دینی جامعه دست یاز یدند. هدف نهایی این مقاله، ارائه سنخ شناسی از واکنش جریانهای مذهبی پس از شهریور ۱۳۲۰ منطبق بر ابعاد خاص چالش هویت دینی جامعه در دوره ر ضاشاه است.

كليدواژهها: هويت ديني، جريانهاي مذهبي، اسلام سنتي، اسلام معترض، اسلام تجددخواه، هو یتهای مقاومت و برنامهدار.

١. عضو هيأت علمي دانشگاه تربيت مدرس.

e-mail nazarmansori@yahoo.com

۲. کارشناسی ارشد جامعه شناسی دانشگاه تربیت مدرس.

این مقاله در تاریخ ۱۳۸۶/۸/۲۸ دریافت و در تاریخ ۱۳۸۶/۱۰/۱ مورد تأیید قرار گرفت.

دوران سلطنت رضاشاه از این نظر در تـاریخ، دورهای خـاص و تقریبـاً منحـصر بـه فـرد اسـت کـه دگرگونی عمیقی در بسیاری از شئون اجتماعی مردم ایران ایجاد کرد. با تأسیس سلسله پهلوی افكار تند و افراطي در زمينهٔ اقتياس از فرهنگ و تمدن غرب كه پيش از مشروطه، و بهويژه پس از آن وجود داشت، به مرحله اجرا درآمد. به اعتقاد اکثر محققان، تحولات دوران رضاشاه فاقد ابدئولوژی کار آمد و سازمان بافته بود. شاید بتوان همنوا با کاتوزبان (۱۳۸۰) این دوران را دوره غلبه شبه مدرنیسم در ایران قلمداد کرد. مدرنیسمی که با ویژگیهای مدرنیسم اروپایی فاصلهای عمیق داشت. وی بر آمدن و چیرگی شبهمدرنیسم در ایران را بر دو پایه میداند: نخست نفی همه سنتها و ارزشهای ایرانی که عقبمانده و سرچشمه حقارتهای ملّی محسوب می شد و دوم اشتیاق سطحی و هیجان روحی گروهی کوچک، اما رو به گسترش از جامعه شهری، یعنی روشنفکران تکنوکرات (کاتوزیان ۱۳۸۰: ۱۴۹). نتیجه مستقیم این حالت دستاندازی به شبکهٔ هویتی حاکم بر جامعه بود. شکسته شدن این شبکهٔ عمومی هویت پیشین، شکل گیری و رشد شبهشبکهها و خرده شبکههایی متعارض، یا همانطور که جان فوران (۱۳۸۳) بیان میدارد، فرهنگهایی مخالف در جامعه را در پی داشت که بلافاصله بعد از عزل رضاشاه سربر آوردند. به عبارتی، دستاندازیهایی که در عصر رضاشاه بر شبکه هویتی جامعه به عمل آمد زمینه را برای خیزش جریانهای احیاگر و هویتطلب آماده کرد. اقدامات صورت گرفته در این دوران در جهت توسعه کشور نـه تنهـا نتوانـست رشــد و توسعه قابل توجهی به بار آورد، بلکه زمینههای گسترش نوعی چالش و آشـوب را در جامعـه مهیـا كرد. هدف حكومت رضاشاه به اين امر معطوف بود كه با اتخاذ سياستي خشن و آمرانه و بياعتنا به سنّت و بافت فرهنگی جامعه و گاه ضدیت شدید با آن، به سوی مدرن شدن گام بر داشته، ایر ان را به سرعت نو کند. البته این سیاست، ضد خود را در درون خود آفرید و با به هم ریختن و شكستن شالوده سنّتي جامعه، مردم دچار نوعي از خود بيگانگي شدند. اين تحولات و تغييرات، چالشها و نارضایتیهای زیادی آفرید. سیاست مدرنیزاسیون از بالا، سریع و خشونت بـار و بـدون در نظر گرفتن بافت سنّتی و فرهنگی جامعه، باعث ظهور گفتمانهای بازگشت به خویشتن شد؛ در واقع هر جا که به نوعی این اقدامات صورت گرفت و این تغییر تمامیتخواهانه و خشن از مدرنیته حاكم شد، مجال ظهور گفتمانهاي اصالت گرا و هو يت گرا را به وجود آورد. رضاشاه، رهبری شیعه، آیتالله بروجردی، ترجیح داد خود را از امور سیاسی روزمره کشور دور نگاه دارد و به جای آن به استحکام ساختارها و نهادهای تشیع همت گمارد. از طرفی، اقدامات صورت گرفته در عصر رضاشاه در این زمینه فقط به نقش روحانیت محدود نبود، دستاندازی به هویت مذهبی مردم از جمله مخالفت با برخی شعائر و مناسک و سنن مذهبی با عنوان خرافه پرستی، کشف حجاب، واقعه گوهرشاد و ... نیز زمینه ساز رشد حرکتهای دینی بی شماری در سرتاسر ایران پس از سقوط رضاشاه شد. ظهور انجمنها و گروههای مذهبی بسیاری در اکشر شهرهای کشور از جمله تهران، مشهد، شیراز، اهواز، اصفهان و ... در دههٔ ۱۳۲۰ مؤید این گفته است. از جمله این انجمنها و هیأتها می توان از انجمن تبلیغات دینی در تهران، اتحادیه مسلمین در تهران و شهرستانها، حزب الله شیراز، حزب فنانپذیر مازندران، حزب سعادت خوزستان و دهها مورد دیگر اشاره کرد. شاید گروه فداییان اسلام را بتوان مطرح ترین و پر تأثیر ترین این گروهها دانست که به واسطه ترورها و تلاش در وادار کردن دولت و شاه به رعایت و اجرای اصول و موازین اسلام در کشور، عرض اندام کرد.

طرح مسأله: در دوره رضاشاه از نقش فراگیر روحانیت در عرصههای مختلف اجتماعی کاسته شـد.

با اجرای طرحهای مدرنیزاسیون و تغییرات ساختاری در نظام سیاسی، حقوقی، آموزشی و اداری، عملاً نقش روحانیت در مسائل حقوقی، آموزشی و اجتماعی کم شد. در این راستا بعد از سقوط

حرکتهای مذهبی پس از سقوط رضاشاه و نحوه پاسخ گویی آنها به بحرانهایی که در آن در گیر بودند از ماهیت متفاوت این گروهها و حرکتها نشان دارد. اینکه یک گروه چگونه و به چهسان در مقابل یک تهدید عکس العمل نشان می دهد مستقیماً به میزان احساس تهدید (که در اینجا منظور چالش هویتی است) و نوع تهدیدی بستگی دارد که حس خواهد کرد. در مورد موضوع این مقاله، بدون شک در دورهٔ رضاشاه ابعاد متفاوتی از هویت مذهبی در عرصههای اجتماعی، سیاسی و مدیریتی کشور به چالش کشیده شد. حال بر آنیم تا ابعاد این چالش را مورد کاوش قرار داده و وضوح بخشیم، ضمن اینکه به پاسخهای جامعه مذهبی به این چالش هویتی بعد از سقوط رضاشاه نیز پرداخته و این جریانهای مذهبی را بر اساس جهت گیری دینی شان سنخ شناسی می کنیم. برای نیل به این هدف، تلاش خواهیم کرد اقدامات صورت گرفته در عصر رضاشاه در خصوص مذهب و هویت مذهبی جامعه را سنخ شناسی کرده، واکنشهای نسبت به آن

پژوهشنامهٔ متین ۳۳

مقاله

رخدادهای اجتماعی اساساً بی پاسخ نمی مانند. پس از سقوط رضاشاه، آنچه زمانی به نظر میرسید در سکوت و بدون هیچ گونه واکنشی انجام می گرفت به یکباره همچون زخمهایی سر باز کرد و جامعه مذهبی همچون تن مسمومی آنچه زمانی بر اثر شرایطی به خوردش داده شده بود، يس داد. در اين مطالعه درصدد احصاي اين كنشها و واكنشها هستيم. نزديكي ابعاد و وجوه اين کنشها و واکنشها این اطمینان را به ما می دهد که آنها در پیوستگی با هم قرار دارند. بر این اساس سؤالات اصلی ما در تحقیق حاضر به صورت زیر بیان می شود:

١- در دوره رضاشاه در رابطه با مذهب چه اقداماتي صورت گرفت؟

۲-اقدامات دوره رضاشاه با چه واکنشهای دینی،پس از عزل وی درشهریور ۱۳۲۰، مواجه شد؟ ۳ این واکنشهای دینی چگونه قابل سنخشناسی و دستهبندی است؟

نظر گاهی تئوریک جهت ایضاح بحث: بحث بر سر تحلیل واکنشهای جریانهای دینی به اقدامات صورت گرفته در دوره رضاشاه نیازمند نظرگاهی تئوریک جهت گام نهادن در بحث اخیر خواهد بود. این نظر گاه امکان در ک بهتر واکنشها و سنخشناسی آنها را فراهم خواهـد کرد. از طرفي، پرداختن به مقوله هويت به آن دليل حائز اهميت است كه مقالهٔ حاضر ادعا دارد جابهجايي مرزهای فرهنگی ـ هویتی جامعه (بهخصوص هویت دینی) بود که واکنش جریانهای دینی را به همراه داشت. تعمق در کنه جریانهای دینی سر بر آورده در دورهٔ بعد از سقوط دیکتاتور و انحای متنوع واكنشها به اقدامات دين زدايانهٔ وي در عرصه هاي سياسي، اجتماعي و آموزشي، ما را بـه حوزه و نظر گاهی می کشاند که در مرکزیت خود مقوله هویت و بحران هویت دینی را عرضه خواهد کرد. مهمترین کارکرد هویت ـ که در هر سطحی در مقابل غیر مطرح می شود ـ ایجاد ییوستگی و همانندی است. در تحقق این امر دو عنصر دخالت دارد: تعریف ما از «خود» و «دیگران».

واکنشهای دینی به اقدامات صورت گرفته در دورهٔ رضاشاه در مورد مذهب را نیز می تـوان از این منظر مورد توجه قرار داد. این واکنشها را می توان در ذیل گفتمانهای دینی متفاوت در برابر دستاندازی و فشار بر هویت دینی جامعه در نظر گرفت. در اینجا دیدگاه پیتر برک در خیصوص رابطهٔ بین فشار و هویت حائز اهمیت خواهد بود: هدف وی ارائه مدلی از روابط بین فشار و هویت است که در نتیجهٔ آن هویت جدیدی شکل می گیرد. این تئوری نشان می دهد فشارهای اجتماعی و محیطی منجر به شکستن حلقه های بازگشتی می شوند که فرآیند هویت را حفظ می کنند. انقطاع

هویتی بیش از حد کنترلشده. هر کدام از این مکانیزمها، شرایطی را برای ایجاد فشارهایی فراهم می کنند که نتیجهٔ آن انقطاع فرآیند هویت را دربرداشته و نتیجهٔ این انقطاع هم، برای فرد احساس بی هویتی و کسب هویتی تازه را دربردارد. در هر حال، این تئوری نشان می دهد که چگونه ارزیابی یک شخص نسبت به خودش از جامعه \_احساس هویت اجتماعی \_به فشارهای اجتماعی ارتباط پیدا کرده و چگونه این فشارها، فرآیند هویت فرد را منقطع می کنند و فرد احساس بی هویتی کرده و هویتی جدید را جایگزین می کند.

از طرفی، اساساً مدرنیزاسیون ممکن است نوعی بحران هویت را به همراه داشته باشد و در نتیجهٔ آن موجد نوعی هویت یابی مجدد شود. واکنش جریانهای دینی را می توان از نوع واکنشهایی

فر آیند هویت از عملکرد دو مکانیزم حاصل می شود: ۱ ـ حلقه های شکسته شده؛ ۲ ـ سیستمهای

از طرفی، اساساً مدرنیزاسیون ممکن است نوعی بحران هویت را به همراه داشته باشد و در نتیجهٔ آن موجد نوعی هویتیابی مجدد شود. واکنش جریانهای دینی را می توان از نوع واکنشهایی در راستای هویتیابی مجدد دانست. مدرنیسم ناقص، یا به عبارتی، شبهمدرنیسم رضاشاهی مجال بروز چنین واکنشهای هویتی را به دلیل خدشه بر هویتهای سنتی دینی جامعه فراهم می آورد. حال، قصد آن داریم که با در نظر گرفتن اختلاف فاز زمانی بروز این واکنشها نسبت به اقدامات دورهٔ رضاشاه، ضمن احصا، سنخ شناسیای از آنها ارائه کنیم.

نظر کردن به موضوع واکنشهای جریانهای دینی از منظر مباحث هویتی و هویت دینی بهتر می تواند ما را به کنه موضوع نزدیک کند، چرا که اصولاً نمی توان بر اساس مواضع طبقاتی، صنفی و نژادی و همچنین ایدئولوژیهای مبارزاتی که موضوع را به ورطهٔ سیاسی می کشانند و صبغهای سیاسی به آن می دهند به واکنشهای دینداران به اقدامات دورهٔ رضاشاه پرداخت و احیاناً به دسته بندی و سنخ شناسی آنها اقدام کرد. دینداران طیف وسیعی از طبقات اجتماعی را تشکیل می دادند، بنابراین واکنش آنان را نباید بر اساس منافع طبقاتی توجیه کرد بلکه باید آن را بر اساس هویت دینی مورد بررسی قرار داد. به عبارت دیگر، اصل اساسی که بر مبنای آن بحث را دنبال می کنیم تهدید مرزهای فرهنگی و نه سیاسی و طبقاتی به واسطهٔ اقدامات صورت گرفته در دورهٔ رضاشاه است.

ذکر این نکته حائز اهمیت است که از آنجا که بحث ما بحث تبیینی نیست، لذا پرداختن به مباحث هویتی نه جهت بیرون کشیدن فرضیات تحقیق از دل آنها (مباحث نظری)، که راهنمایی نظری برای فهم دقیق تر واکنشهای دینی در دورهٔ بعد از سقوط رضاشاه و تأکید بر تهدید و جابهجایی مرزهای فرهنگی ـ هویتی جامعه و علی الخصوص هویت دینی جامعه است.

پژوهشنامهٔ متین ۳۳

## اقدامات صورت گرفته درخصوص مذهب در عصر رضاشاه

مشخصات دورهٔ رضاشاه، یعنی خواست ایجاد حکومتی مقتدر و متمرکز، استبداد شخصی رضاشاه و به خصوص اندیشههای روشنفکران تکنوکرات، هویت دینی جامعه را دچار اغتشاش کرد و بالطبع مقابله با مذهب و روحانیت را در یی داشت. مبارزه با مذهب و روحانیت و محدود کردن آنها بدون شک یکی از خواستهای دولت انگلیس در ایران بود، چرا که اصولاً یکی از عوامل عمده در برابر نفوذ بیگانگان و به خصوص احساسات ضدانگلیسی رایج در آن دوره، مذهب و روحانیت بود. این مسأله خود را در قراردادهای رویتر و رژی، در سالیان نه چنـدان دور، بـه خـوبی نشان داده بود. از طرفی، استبداد و قدرتطلبی شخص رضاشاه وی را به مقابله و تعرض به ساحت دینی جامعه برای خارج کردن آن از انحصار علمای دین، به جهت تضعیف علما و روحانیت، متمایل و ترغیب کرد. اصولاً ساخت قدرت سلطانی و مطلق رضاشاه با قدرت گیری نیروهای اجتماعی و مذهبی و محدودیتهای سنّتی در تعارض قرار گرفت. بدین ترتیب، رضاشاه در جهت تمرکز قدرت دولتی در انحصار خود و گسترش پایگاههای قدرت حکومتی و شخصی، به تمام حبطهها و حوزههای شخصی، سنّتی و مذهبی دستانداز بهایی کرد تا عوامل محدود کننده قدرت و حکومتش را از میان بردارد. از طرف دیگر، روشنفکران تکنو کرات، که منادی مدرنیته و سکولاریسم بودند، تصور می کردند تنها راه رهایی ایران از عقبماندگی، شبیه شدن آن به کشورهای غربی است. بنابراین، مبارزه با سنّتها و مذهب را در رأس امور خود تجویز می کردند. مشخصات مذكور به اقداماتي از سوى رضاشاه منجر گرديد كه برخيي ماهيت صريح و مستقيم ضدمذهبی و برخی دیگر نتایج و پیامدهای ضدمذهبی داشت. این دستهبندی از آنجا ناشی میشود که برخی از اقدامات دورهٔ رضاشاه ماهیتی مستقیماً ضدمذهبی نداشت، بلکه تلقی مـذهبیون از ایـن اقدامات بود که آنها را ضدمذهبی مینمود. به طور کلی، اقدامات صورت گرفته درخصوص مذهب در عصر رضاشاه را می توان در ابعاد زیر از هم تفکیک و سنخ شناسی کرد:

## ۱) بعد نهادی دین و مقابله با روحانیت و علما

در نتیجه عرفی سازی جامعه و حاکمیت سکولاریسم بر کشور در دوران رضاشاه که متأثر از خصوصیت اقتدار دولت مرکزی و استبداد شخصی رضا شاه بود از نفوذ و اقتدار و اختیارات نهادهای مذهبی در کشور به شدت کاسته شد. روحانیون از نفوذ اجتماعی خلع ید شدند و تا حد

زیادی از اموری چون مناصب قضایی، تربیتی، امور فرهنگی ـ مذهبی کنار گذاشته شدند. قدرت اقتصادی نهادهای مذهبی با کنترل دولت بر اوقاف از بین رفت و به علاوه با اجرای قانون لباس متحدالشکل، بسیاری از روحانیون مجبور به ترک لباس روحانیت شدند. با برگزاری امتحانات دولتی و سخت گیری در طلبه شدن و همچنین تخریب برخی مدارس، نهاد مذهبی در اکثر نقاط کشور رونق خود را از دست داد.

الف) تغییر و تحولات دستگاه قضایی: یکی از مهم ترین اقدامات صورت گرفته در دورهٔ رضاشاه در غیر دینی ساختن جامعه، تغییر ساختار قضایی کشور بود. بدین ترتیب از سلطهٔ قوانین شرعی در محاکم رویگردان شد و از قوانین عرفی به شکلی که در اروپا رواج داشت هواداری به عمل آورد. در حقیقت تغییر ساختار قضایی، بخش مهمی از روند تجدد گرایی و مدرنیسم محسوب می شد که اهداف دیگری \_از جمله تضعیف روحانیت، جلب رضایت دولتهای خارجی و نیز کسب وجهه برای رژیم و شخص شاه \_ را نیز دنبال می کرد (بصیرت منش ۱۳۷۸: ۵۳). درواقع می توان گفت که ویران کننده ترین ضربه به قدرت مذهبی، کاهش اختیارات قضایی بود. در سال برای که با از بین بردن امکان تفسیرهای گسترده از شریعت، یک پایهٔ مشتر ک برای اجرای آن برای جزایی که با از بین بردن امکان تفسیرهای گسترده از شریعت، یک پایهٔ مشتر ک برای اجرای آن غیرمذهبی سپرده شد، و فعالیت مذهبیون را به اموری که ماهیت شخصی داشتند مانند ازدواج و طلاق و وصیت، محدود کردند. در عرض چند سال دولت به این امر نیز دست انداخت، و از آن به بعد اختیارات قضات شرع که از دولت مقرری دریافت میداشتند فقط محدود به اموری شد که بعد اختیارات قضات شرع که از دولت مقرری دریافت میداشتند فقط محدود به اموری شد که بعد اختیارات قضات شرع که از دولت مقرری دریافت میداشتند فقط محدود به اموری شد که ویه فا چنهٔ مذهبی داشت (کاته ۱۳۷۱: ۲۲۲).

وظیفه نوسازی کامل وزارت عدلیه به علی اکبر داور سپرده شد. داور، حقوقدانان تحصیلکردهٔ جدید را جایگزین قضات سنّتی کرد و به اصطلاح عدلیه را از صورت آخوندی بیرون آورد و متجددین را به جای آنها قرار داد (آوری بی تا: ج ۲). ترجمه های تعدیل یافته ای از حقوق مدنی فرانسه و حقوق جزای ایتالیا را که برخی از آنها با قوانین شرع متعارض بود به نظام حقوقی ایران وارد کرد و به مقررات شرعی مربوط به احوال شخصیه مانند ازدواج و طلاق و حضانت از اطفال سر و سامان داد. هدف از این اصلاح، یکی تسریع در محاکمات و دیگری محدود کردن صلاحیت محاکم شرع بود (متین دفتری ۱۳۷۰: ۵۸). وی همچنین مشاغل سود آور ثبت اسناد را از علما گرفت و

به و کلای غیرروحانی واگذار کرد. سلسله مراتبی از دادگاههای دولتی به شکل دادگاههای بخش، ناحیه و استان و یک دادگاه عالی ایجاد کرد و مهمتر از همه اینکه مسئولیت تشخیص شرعی یا عرفی بودن موارد حقوقی را به قضات دولتی واگذار کرد (آبراهامیان ۱۳۸۰: ۱۷۵-۱۷۴).

ب) اوقاف: از مهمترین منابع در آمد نهاد مذهبی (حوزههای علمیه و سایر مدارس مذهبی) از قدیم الایام عایدات ناشی از اوقاف بوده است. از عایدات ناشی از اوقاف در جهت ایجاد مدارس علمیه، کمک به معیشت طلاب، اقامهٔ مجالس روضه و قرائت قرآن و ... استفاده می شد. با توجه به اینکه زمینهای وقفی از پرداخت مالیات نیز معاف بودند، در آمد عایدات و خرج آن در امور دینی و مذهبی از عواملی بود که موجب استقلال مراکز دینی و حوزههای علمیه بود و به جهت ساختار شرعی آن، در طول تاریخ مصون از تعرض مانده بود. اوقاف منبع اقتصادی مستقلی برای روحانیون به شمار می رفت، از این رو حکومتهای وقت همواره می کوشیدند ادارهٔ امور اوقاف را در اختیار خود گیرند. در دوران رضاشاه از سویی، در راستای متمر کز ساختن تمامی نهادهای اجتماعی، تحت کنترل و نظارت دولت و از سوی دیگر، تحت فشار قرار دادن روحانیون و نیز تأمین بودجه برای ساختن مدارس جدید، در امور اوقاف مداخله گردید. به این ترتیب رژیم رضاشاه با تصرف برای ساختن مدارس جدید، در امور اوقاف مداخله گردید. به این ترتیب رژیم رضاشاه با تصرف خوبه برای ساختن مدارس جدید، در امور اوقاف مداخله گردید. به این ترتیب رژیم رضاشاه با تصرف ضربهٔ بزرگی به استقلال مالی حوزه و روحانیون وارد آورد.

ج) دخالت در امور حوزه ها و کاهش نفوذ روحانیت: از جمله اقدامات صورت گرفته در دورهٔ رضاشاه در مورد حوزه ها و طلاب، تغییر لباس روحانیون و امتحان از طلاب بود. رضاشاه دریافته بود که مقدار زیادی از جاذبهٔ معنوی رهبران مذهبی به خاطر آن است که بسیاری از برنامههای سنّتی، مانند تعطیلات و اعیاد مذهبی در اختیار آنها قرار دارد. بنابراین سعی خود را به تدریج بر آن گذارد تا از نقش مذهبیون در مراسم بکاهد. از جمله در سال ۱۳۰۷ش. ضمن قانون متحدالشکل کردن لباس در سراسر ایران، مقرراتی برای استفاده از عبا و عمامه معین کرد. با این قانون تعداد زیادی از روحانی سرخودها، که سواد مذهبی نیز نداشتند از استفاده از عمامه محروم شدند و دولت توانست بر بقیه نظارت بیشتری اعمال کند (کاتم ۱۳۷۱). با اعلام قانون متحدالشکل کردن لباسها، کلیه اتباع ذکور مکلف به پوشیدن لباس متحدالشکل بودند، علما و طلاب نیز مشمول این قانون بودند، فقط علما و طلابی که دولت مقام آنها را تأیید می کرد از این قانون معاف بودند. قانون متحدالشکل شدن لباس که در دی ماه ۱۳۰۷ش. به تصویب مجلس رسید، مردان را

بررسی و تحلیل واکنش جریانهای مذهبی به..

ناچار کرد کت و شلوار اروپایی بپوشند و کلاه پهلوی بر سر بگذارند. کلاه پهلوی، لبهای داشت که مانع از سجود هنگام نماز خواندن مسلمانان می شد. این قانون برای طلبههایی که اجازهٔ رسمی در دست داشتند یعنی خودشان را با مقررات دولتی تطبیق داده و از جانب چند مجتهد جامعالشرایط به رسمیت شناخته شده یا در امتحانات پیش بینی شده در قانون موفق شده بودند استثناء قائل شده بود. این نو آوری، علمایی را که هنوز امتحانات دولتی را نگذرانده و به دریافت اجازه نامه نائل نشده بودند، تکان داد (دیگار ۱۳۷۸: ۱۱۳). پیش از قانون متحدالشکل کردن لباس در واقع حمله رژیم پهلوی به موقعیت علما با تصویب قانون نظام وظیفه اجباری در سال ۱۳۰۴ش. آغاز شد. گرچه معافیت روحانیون از نظام وظیفه اجباری پیش بینی شده بود ولی این مشروط به آن بود که آنها صلاحیت خود را با پذیرفته شدن در امتحانی که تحت نظارت دولت انجام می گرفت احراز کنند (الگار ۱۳۷۲؛ دیگار ۱۳۷۸).

## ۲) بعد آموزشی

یکی از عمده ترین اقدامات صورت گرفته در دورهٔ رضاشاه، اصلاحات آموزشی بود که می توان آن را متأثر از ویژگی تجددگرایانهٔ رژیم پهلوی دانست. تأسیس مؤسسات آموزشی به تقلید از ترکیه و کپی برداری از مؤسسات آموزشی اروپا نه تنها در راستای متجدد کردن ایران بلکه اقدامی بود که در جهت کاهش کنترل علما و روحانیون بر امر آموزش و تعلیم و تربیت، صورت گرفت. تأسیس دانشکده معقول و منقول، مؤسسه وعظ و خطابه، سازمان پرورش افکار و تأسیس دهها دبیرستان و مدرسه با شیوههای آموزشی جدید و همچنین تأسیس مدارس و دبیرستانهای مسیونری توسط عناصر خارجی از جمله اقدامات آموزشی صورت گرفته در این دورهاند.

الف) دانشکده معقول و منقول: دانشکده معقول و منقول در واقع همان مدرسهٔ سپهسالار بود که به عنوان یکی از دانشکدههای دانشگاه تازه تأسیس تهران شروع به کار کرد. مدرسه سپهسالار به عنوان مهم ترین حوزهٔ علمی تهران محسوب می شد. به دنبال تبدیل مدرسه سپهسالار به دانشکده معقول و منقول، دستور جدید تحصیلات آن نیز ارائه شد. علاوه بر اهداف اعلام شده برای تأسیس این دانشکده از جمله رونق و گسترش فلسفه، حکمت و فقه، مسلماً در اختیار گرفتن نبض علوم دینی و سلب نفوذ از حوزههای سنّتی مقصود نظر رژیم از برپایی این دانشکده بود. از سوی دیگر،

ایجاد محدودیت برای دروس دینی و پرورش افرادی مطابق با نیازهای تجددگرایانه رژیم را باید از اهداف این کار دانست.

ب) مؤسسه وعظ و خطابه: در ۱۹ خرداد ۱۳۱۵ برای تربیت اکابر و روشن ساختن اذهان عمومی و هدایت افکار طبقه جوان و دانش آموزان کشور و آشنا ساختن عامه به اوضاع عصر جدید، تأسیس مؤسسه وعظ و خطابه توسط هیأت دولت به تصویب رسید (کوهستانی نژاد ۱۳۷۰). به این تربیب هدف اعلام شده برای تشکیل مؤسسه وعظ و خطابه یکی تربیت اکابر بود و دیگری تربیت واعظ و روحانی دولتی؛ ولی باید اذعان داشت که هدف اصلی از تشکیل این مؤسسه کنار زدن روحانیت مخالف شده و روحانیت مخالف شده و روتایت مخالف شده و رثیم را در راه طرحهای تجدد گرایانهاش یاری رسانند. با ایجاد این مؤسسه، وعاظ و اهل منبر تحصیل در این مؤسسه شوند و در صورت امتناع از تحصیل در مؤسسه وعظ و خطابه، از پوشیدن لباس روحانیت منع می شدند.

#### ۳) بعد احکام، شعائر و مناسک

اعلام ضمنی دنیوی بودن خصلت حکومت \_ که متأثر از ویژگی تجددگرایی و باستان گرایی آن بود \_ از طریق طرح اهداف تجددگرایانه و مادی صورت پذیرفت و دولت را به دستاندازی بر احکام و شعائر و مناسک دینی تشویق کرد. رضاشاه رسم قدیمی بست نشینی و تحصن در اماکن مقدس را از اهمیت انداخت، و برای عزاداری در ماه محرم محدودیتهایی قائل شد. علاوه بر این، رضاشاه مساجد اصلی اصفهان را به روی جهانگردان خارجی گشود؛ از دادن روادید به کسانی که خواهان زیارت مکه، مدینه، نجف و کربلا بودند جلوگیری کرد؛ و به دانشکدههای پزشکی دستور داد که تعصب مسلمانان را در حرمت کالبدشکافی نادیده بگیرند (آبراهامیان ۱۳۸۰: ۱۷۵). حکومت رضاشاه به بهانهٔ مبارزه با خرافات تلاش زیادی برای جلوگیری از شعائر مذهبی به عمل آورد، اما همان طور که کاتم معتقد است باید مخالفت با شعائر مذهبی را نیز جلوهای از مبارزه رژیم رضاشاه با روحانیت قلمداد کرد:

رضاشاه به خوبی آگاه بود که بخش عمدهٔ نفوذ و جاذبهٔ روحانیت در میان مردم به خاطر آن است که بسیاری از نمادها و مظاهر سنّتی مثل ایام تعطیلی های مذهبی و مراسم مربوط به آن زیر نظارت روحانیت هستند. از

در واقع باید گفت که جلو گیری از شعائر مذهبی از آنجا نشأت می گرفت که رضاشاه نفوذ مذهب و روحانیت در جامعه را مهم ترین مانع جهت اقدامات مترقیانه خود می دانست. به این ترتیب برخی از احکام، شعائر و مناسک دینی مورد تعرض قرار گرفت. الگوی رضاشاه در اتخاذ سیاستهای فرهنگی و مذهبی، آتاتورک و جامعهٔ ترکیه بود. از جمله آداب و سنّتهایی که به عنوان مبارزه با خرافات منع شد عبارت بودند از: منع قربانی شتر در اعیاد و قربانیهای دیگر در جلوی یای بزرگان هنگام مسافرت آنان، قمهزنی و زنجیرزدن، تعزیه و شبیهخوانی، معرکه گیری و شعبدهبازی، یرده گردانی و رمالی و جن گیری و دعانویسی (بصیرت منش ۱۳۷۸: ۱۳۷). از دیگر اقدامات رژیم رضاشاه ایجاد محدودیت و جلوگیری از مراسم سوگواری و اعیاد مذهبی بود. مخالفت با عزاداری امام حسین <sup>(ع)</sup> در ماه محرم از جمله این اقدامات رژیم شاه بود. علاوه بر محدودیت بـرای روضـه و سو گواریها، حتی برای مراسم دعا و نماز جماعت محدودیت ایجاد شد. به خصوص پس از سر کوبی قیام گوهرشاد این سخت گیریها زیاد شد. همچنین در اول شهریور ۱۳۰۶ش. اعلامیهای منتشر شد که در آن اقدام به امر به معروف و نهی از منکر را قدغن می کرد و اعلام شـد کـه چـون این مسأله مخالف آزادیهای مردم است متخلفین از این دستور به شدت مجازات و تنبیه خواهند شد. این اعلامیه در سطح وسیع در شهرها پخش شد. هنگامی که این خبر علنی و منتشر شد متدینین و علمای قم جلسه ها و انجمنهایی تشکیل دادند که برای درهم شکستن این دستور خلاف دین چه اقدامی صورت دهند. اما، آنان عملاً نتوانستند کاری از پیش ببرند چون از حکومت رضاخان مى ترسيدند (شكورى ١٣٤١: ٣٤٥).

الف) تغییر لباسهای سنّتی: از جمله اقدامات شبه مدرنیستی رژیم رضاشاه، تغییر پوشش مردان و زنان جامعه جهت متمدن کردن آنها و مقابله با هویتهای قومی بود. بدین ترتیب، در سال ۱۳۰۷ش. مجلس لباسهای محلی سنّتی را غیرقانونی و مردان را به پوشیدن لباسهای مدل غربی و کلاه پهلوی موظف کرد:

در تعقیب علاقه منادی جنون آمیز جادیا شرقی دربارهٔ متحادالشکل شادن لباسها، شاه ایران در سال ۱۹۲۸ دستور اجباری شادن لباس متحادالشکل را برای مردان صادر کرد (الول ساتن ۱۳۳۵: ۳۷۵).

پژوهشنامهٔ متین

در واقع اجبار گذاشتن کلاه پهلوی برای کاستن از اهمیت مذهب بود (هاکس ۱۳۶۸: ۱۹۴). تغییر کلاه پهلوی به کلاه شاپوی اروپایی اقدامی بود که در سال ۱۳۱۳ش. در پی سفر رضاشاه به ترکیه صورت گرفت. این اقدام زیادهروانه رضاشاه، واکنشهایی را در سطح تودهها برانگیخت. رضاشاه یکبار در این زمینه گفته بود:

علت اینکه در این کار اصرار می ورزم این است که در سالهای گذشته در ایام نکبت بار ایران، ایرانی هر کس را که شاپو بر سر داشت به خود رجحان می داد و از کلاه فرنگی می ترسید. من می خواهم ایرانی با گذاشتن این کلاه خود را مانند آنها ببیند و بفهمد که فرنگی بر او بر تری ندارد (صفایی ۱۳۵۶:

تغيير البسهٔ مردان پيش زمينهاي بود جهت اقدامي مهم تر، يعني كشف حجاب زنان.

ب) کشف حجاب: روند آرامی که از حدود سال ۱۳۰۶ش. به این سو در راستای کشف حجاب طی شد، از فروردین ۱۳۱۴ به یکباره شدت گرفت. سفر رضاشاه به ترکیه این روند را تسریع کرد. مراسم رسمی کشف حجاب در ۱۷ دی ماه ۱۳۱۴ در تهران بر گزار شد. در بعدازظهر این روز تحت اقدامات امنیتی و حفاظتی بسیار سنگین، نخست وزیر و وزرا به اتفاق همسران بدون حجاب خود در مراسم افتتاح دانشسرای مقدماتی حاضر شدند. شاه خود نیز به همراه دختران بی حجابش در مراسم شرکت جست. در روزهای بعد، از تمام استانها و شهرستانها و حتی بخشها و روستاها گزارش می رسید که «جنبش تجدد و تربیت خانمها کاملاً حسن استقبال نمودهاند» (اسناد محرمانه کشف حجاب). از آن تاریخ، استفاده از چادر و همین طور هر چارقد یا سرپوشی، به جز کلاههای اروپایی، ممنوع شد. آنها که جرأت می کردند در مقابل این بی قانونی خشونت بار ایستادگی کنند دستگیر، محاکمه، زندانی یا در صورت محکومیت جریمه نمی شدند، بلکه مورد حملهٔ مأموران شهربانی قرار می گرفتند که در ملاً عام چادر یا چارقد را با فحاشی از سرشان می کردند و پاره پاره اش می کردند (کاتوزیان ۱۳۷۹:۱۷۷).

#### ۴) رابطه دین و سیاست(بعد سیاسی)

رضاشاه علاوه بر غیردینی ساختن جامعه و مبارزه با روحانیت در عرصههای اجتماعی و جلوگیری از حضور وسیع آنها در آن عرصهٔ اجتماعی، قدرت سیاسی علما را نیز تحدید کرد. بدین ترتیب

بررسی و تحلیل واکنش جریانهای مذهبی به...

دست علما را از مناصب تصمیم گیری در عرصهٔ سیاسی کوتاه کرد و تنز جدایی دین از سیاست به شدت تقویت و پشتیبانی شد. یکی از عرصه های حضور روحانیون و علما، مجلس و نمایندگی مردم بود. حضور روحانیون در مجلس، محدود و معدود شده بود:

درسال ۱۳۱۱ که دورهٔ نهم مجلس افتتاح می شود از علما فقط امام جمعه خویی، امام جمعه تهران، سید محمد بهبهانی، ظهیرالاسلام، حاج محمد امین خویی، حاج شیخ اسحق رشتی، حضور یافته بودند. بقیهٔ علما که دعوت شده بودند، از حضور خودداری کردند و این عدم حضور و خالی بودن جایی که در ادوار سابق مملو از علما بود، قابل توجه می نمود (مکی ۱۳۹۲ ج۴: ۲۵۸).

روحانیون که در سال ۱۳۱۹، ۲۴ درصاد نماینادگان مجلس را تشکیل می دادند، در سال ۱۳۱۹ ابداً در مجلس حضور نداشتند. انتخابات از مجلس ششم تا سیزدهم دقیقاً از جانب وزارت کشور و همکاری استانداران و فرماندهان تحت کنترل رضاشاه بود. بادین ترتیب، رضاشاه ابزار و ظواهر مشروطه مشروطیت را نگهداشت اما در عمل به عنوان یک دیکتاتور مشروطه حکومت کرد (فوران ۳۲۴:۱۳۸۳).

رضاشاه سعی کرد قلمرو فعالیت روحانیون و علما را هر چه محدود تر کند. دولت، در اموری که مستقیماً ماهیت سیاسی داشت، به طور جدی مانع فعالیت علما و روحانیون شد. بسیاری از روحانیون مخالف یا مورد ضرب و شتم قرار گرفتند یا جان خود را به دلیل مخالفت با رضاشاه از دست دادند. سیدحسن مدرس از جمله روحانیونی بود که با سلطنت رضاشاه مخالفت ورزید. وی در مقام نمایندهٔ مجلس تلاش زیادی برای عدم انقراض قاجاریه و روی کار آمدن رضاشاه به عمل آورد، ولی نتوانست از تغییر رژیم جلوگیری کند.

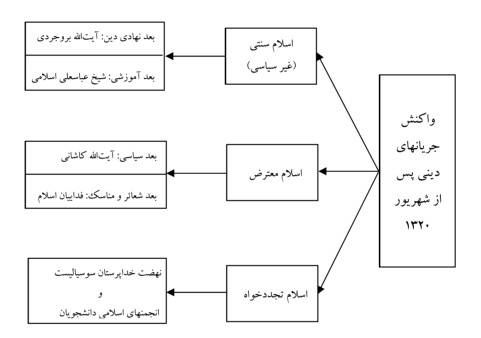
## واکنشهای جریانهای دینی: بازگشت دین به عرصهٔ سیاست و جامعه

گفتمان مسلط و مشروعیت بخش حکومت پهلوی اول تا هنگام سقوط، بر یکسان سازی بیرویهٔ فرهنگی از طریق ایجاد تحولات و دگرگونی در حوزههای اجتماعی، سیاسی و فرهنگی استوار بود. ارتباط و موضع گیری این گفتمان مشروعیت بخش یا رسمی با مقولهٔ مذهب و اجتماع دینی باعث شکل گیری گفتمانهای رقیب شد. دورهٔ پس از عزل رضاشاه، دورهٔ جولان این گفتمانهای

رقیب است که در سالهای گذشته نیروی پتانسیل خود را جمع کرده بودند، ولی بهدلیل جو نظامی گری و استبداد و خفقان دورهٔ رضاشاهی قادر به ابراز وجود نبودند. دامنهٔ اقدامات نوسازانه و شبه تجدد گرایانهٔ رضاشاه، دامن مذهب را نیز گرفت. بر اساس مدل فشار و هویت پیتر برک می توان مدعی شد که فشارهای اجتماعی و محیطی که از جانب گفتمان رسمی یا مشروعیت بخش رژیم بر حوزهٔ مذهبی جامعه وارد آمد، منجر به شکسته شدن حلقه های بازگشتی ای شد که فرآیند هویت (سازی) مذهبی جامعه را حفظ می کرد که نتیجهٔ آن انقطاع فر آیند هویت دینی جامعه بود. باری، با سقوط حکومت پهلوی اول، گفتمانهای رقیب سر بر آوردند. گفتمانهای رقیب دینی (اعم از مقاومت مند و برنامه دار) پس از سقوط رضاشاه، عبارت بودند از: ۱) اسلام سنتی؛ ۲) اسلام معترض؛ ۳) اسلام تجدد خواه. این گفتمانها را به لحاظ مؤلفه ها و همچنین موضع گیریهایشان در رابطه با بحران هویت دینی می توان از هم تفکیک کرد. بر اساس ابعاد چالش هویت مذهبی جامعه که آن را در ابعاد چهار گانهٔ اقدامات صورت گرفته در رابطه با مذهب مورد مداقه قرار دادیم (یعنی ابعاد سیاسی، شعائر و مناسکی، نهادی و آموزشی) طیف واکنشها را نیز می توان در هر کدام از این ابعاد در ذیل سه گفتمان دینی، اسلام سنتی، اسلام معترض و اسلام نوخواه، قرار داد و سخنگویان عمدهٔ هر کدام از آنها را شناسایی کرد.

اساساً سنخ شناسیها صورتهای مختلفی دارند. در تقسیم بندی ارائه شده بیشتر جنس ویژگیهای هر گروه برگرفته شده و برجستگی یافته است. اگر چه منکر تداخل برخی از جنبههای این تقسیم بندی نیستیم. به طور کلی، آنچه در ذیل اسلام سنّتی و واکنش آن آمده بود چیز جدیدی نبود، بلکه واکنش عمومی طیف دینداران به چالش هویت دینی بود، واکنشی که دارای وجه سیاسی کمرنگی بوده و در مقابل بر ابعاد فرهنگی تأکید زیادی داشت. از سویی، آنچه جریان اسلام معترض یا مبارز را از جریان اسلام سنّتی جدا می کند وجه اعتراضی و سیاسی بودن آن است. این جریان قدرت سیاسی را هدف حملات و اعتراضات خود قرار داده بود. از سوی دیگر، اسلام تعددخواه با وجود شباهت به دو جریان دیگر دغدغه اصلیاش اعتراض به قدرت نبود، بلکه امری حاشیهای تلقی می شد. وجه برجستهٔ این جریان تلاش در ایجاد نوعی ساز گاری میان دین و مدرنیته و عصر جدید بود. بر این اساس تمام هم این جریان، پاسخ دادن به دو گرایش یا گفتمان علم گرای لیبرال و سوسیالیستی بود. مطابق آنچه گفته شد مدل واکنش جریانهای مذهبی در سالهای پس از

شهریور ۱۳۲۰ به اقدامات صورت گرفته در دورهٔ رضاشاه در رابطه با مذهب را می توان به صورت زیر ترسیم کرد:



سنخ شناسی ارائه شده از واکنش جریانهای دینی و سخنگویان عمدهٔ هر جریان به هیچوجه نافی وجوه گوناگون واکنش جریانهای دینی نیست. به عبارت دیگر، نام آیتالله کاشانی را در ذیل بعد سیاسی و آیتالله بروجردی را در بعد نهادمند دین و حوزههای دینی قرار دادن، به این معنا نیست که ایشان نسبت به سایر وجوه و ابعاد چالش هویت دینی جامعه بی تفاوت بوده و واکنشی از خود بروز ندادند، بلکه ضمن تأکید بر وجوه گوناگون واکنش جریانهای دینی به بحران هویت دینی، وجه برجسته و ممیزهٔ هر کدام از این جریانها مورد تأکید قرار گرفته تا بتوان دست به سنخ شناسی آنها زد.

## ۱) گفتمان اسلام سنّتی

گفتمان اسلام سنتی که در دورهٔ رضاشاه می توان از آیتالله عبدالکریم حائری یزدی و پس از سقوط رضاشاه، از آیتالله بروجردی به عنوان نمایندگان این گفتمان یاد کرد، در میان بخش سنتی روحانیت و در حوزههای دینی رواج داشت. در این گفتمان بر جدایی دین از سیاست بسیار تأکید می شد. به عبارت دیگر، اینان موضعی غیرسیاسی داشتند، به طوری که بسیاری از مبلغان و مروجان آن، با شاه و استبداد شاهنشاهی سرسازگاری داشتند و نوعی بی علاقگی به سیاست و کنار آمدن با تحولات اجتماعی آن دوره، در میان آنان رواج داشت. این بی علاقگی و بی تفاوتی سیاسی نزد حاملان و مروجان این گفتمان، پس از سقوط رضاشاه به وسیله آیتالله بروجردی ادامه یافت. بیشترین فعالیت مرجعیت در ابعاد فرهنگی و نهاد حوزه خلاصه می شد. تمام تلاش و کوشش و جامعه بود. مرجعیت دینی به عنوان مروجان این جریان، عدم دخالت در سیاست را به عنوان اصل مورد تأیید قرار می دادند. این جریان در مقابل راه حلهای سیاسی برای مقابله با چالش هویت دینی مورد تأیید قرار می دادند. این جریان در مقابل راه حلهای سیاسی برای مقابله با چالش هویت دینی ایجاد تحول و دگر گونی در جامعه بود. از نظر این جریان مشکل اصلی ایران، ناشی از تخریب فرهنگی و نابودی مبانی آموزش اسلامی بود و این مشکل تنها با احیای مجدد فرهنگ اسلامی و فری شیر سیستم آموزشی مدارس و حوزه های علمیه و تربیت طلاب دینی متخصص تر و قوی تر قابل دینی متخص تر و توره تر تر تر تا به د.

الف) آیتالله بروجردی و بازسازی نهادهای مذهبی: به دنبال ضعف نهاد دینی و کاهش اعتبار علما طی دو دههٔ گذشته و همچنین دخالت دولت در امور ادارهٔ حوزههای دینی و دیگر نهادهای دینی نیاز به تجدید ساختار و سازماندهی نهادهای مذهبی به شدت احساس می شد. به این ترتیب، همّت اصلی آیتالله بروجردی به بازسازی حوزههای علمیهٔ دینی اختصاص یافت. آیتالله بروجردی گرچه بیشترین تلاش خود را متوجه بازسازی حوزهٔ علمیه قم و سایر نقاط کشور کرد اما از بازسازی حوزههای دیگر نیز غافل نشد. در این زمان بود که تحولاتی در حوزههای کشور ایجاد شد (حسینیان ۱۳۸۴: ۱۳۸۸). با وجود تأثیر گذاری بسیار ایشان در مسائل دینی جامعه، وی در حاشیه سیاست قرار داشت و از طرفداران تزلزل ناپذیر عدم دخالت در امور سیاسی بود و در این زمینه تا تنجا پیش رفت که در سال ۱۳۲۸ نشستی برای ممنوع کردن مداخله علما در مسائل سیاسی

....... بررسی و تحلیل واکنش جریانهای مذهبی به..

تشکیل داد (الگار ۱۳۷۲: ۲۹۵). به هر ترتیب، رفتار و منش آیتالله بروجردی به گونهای بود که نزد بسیاری سکوت و تن دادن به جو سیاسی را تداعی می کرد و گلایه و ملامتهایی را برانگیخت. به هر حال وی مصلحت را در آن نمی دید که دولت را تضعیف کند چرا که وجود شاه را مانع بزرگی برای نفوذ کمونیسم و بی دینی می دانست (جعفریان۱۳۸۳: ۲۲۵). وی در اظهار نظری عنوان داشت:

من در امور سیاسی دخالت نمی کنم و اینکه ایران میخواهد با یک دولت خارجی موافق و یا با یک دولت دیگری مخالف باشد نمی توانم در این خصوص اظهار نظری کنم. چون دولتهای خارجی از نظر من یکسان هستند، و من نوکر دولت نیستم که با هر دولتی که خواست مخالفت کنا من هم با آن مخالفت نمایم. کوشش من این است که روحانیت را دور از جنجالهای سیاسی نگه دارم (قیام ۱۵ خر داد... ۱۳۷۸).

وی روحانیت را از پیوستن به حزبهای سیاسی باز داشت و به آنان توصیه کرد به جای پرداختن به سیاست، وقت خود را صرف بازسازی نهادهای مذهبی در ایران کنند (فوران ۱۳۸۳: ۴۲۶). در مجموع باید گفت که وی در دوران زعامت خویش، اقتدار حوزه علمیه را که در طی دوران سلطنت رضاشاه تضعیف شده بود به آن بازگرداند و افزون بر جلوگیری از تعدیات شاه و دربار و دولت، به کاری دست یازید که می توان آن را «کادر سازی» نام نهاد (منظور الاجداد ۱۳۷۹: ۴۲۴).

ب) شیخ عباسعلی اسلامی و جامعه تعلیمات اسلامی: به دلیل سیاستهای سکولاریستی رضاشاه، تعلیمات دینی در این مدارس به شدت کمرنگ شد و رضاشاه تلاش بسیاری در کوتاه کردن دست علما و روحانیون از امر تعلیم و تربیت صورت داد. این امر به بروز واکنشهایی از جانب مردم و نیروهای مذهبی منجر شد. یکی از فعال ترین جریانات دینی پس از شهریور ۲۰، ایجاد مدارس مذهبی از سوی فعالان مذهبی جامعه بود. شیخ عباسعلی اسلامی، بنیانگذار جامعه تعلیمات اسلامی، به همراه تنی چند از بازاریان و فرهنگیان متدین و متمول بر آن شدند تا از سویی، برای مقابله با جهل و بی سوادی و از سوی دیگر، به منظور مبارزه با فساد اخلاقی و بی علاقگی و بی تفاوتی به مقررات دینی از جانب مدارس رسمی دولت، که اسباب ترویج بی دینی و لامذهبی را در قشر جوان فراهم می آورد، اقدامات لازم را به عمل آورند (روشن نهاد ۱۳۸۴: ۴۹). بدین ترتیب در سال ۱۳۲۲ به همت شیخ عباسعلی اسلامی جمعیتی به نام «جمعیت پیروان قرآن» تأسیس شد که اقدام به تأسیس آموزشگاهی کرد که در آن علاوه بر آموزش علوم جدید، علوم دینی نیز به کودکان و

نوجوانان آموزش داده می شد. بعدها با استقبالی که از این جمعیت به عمل آمد و گسترش آن، نام آن به جامعه تعلیمات اسلامی تغییر یافت (کرمی پور ۱۳۸۰: ۷۳). بر اساس اساسنامهٔ جامعه تعلیمات اسلامی، این جامعه، گروهی بود کاملاً مذهبی و فرهنگی، و به هیچ یک از احزاب و دستهجات سیاسی وابستگی نداشت. جامعهٔ تعلیمات اسلامی بر این نکته تأکید داشت و آن را در پشت برخی از نشریات خود نیز به چاپ می رساند که در هیچ نوع سیاستی اعم از مثبت و منفی دخالت ندارد و در مجالس و آموزشگاههای شبانه و مدارس روزانه و مجالس تبلیغی آن، مطلقاً گفتگوی سیاسی نمی شود (جعفریان ۱۳۸۳: ۸۳). جامعه تعلیمات اسلامی به منظور بسط فرهنگ دینی، افزایش مؤسسات فرهنگی از قبیل کود کستان، دبستان و دبیرستانهای روزانه و شبانه را در دستور کار خود قرار داد. بنا بر گزارش مجله جامعه تعلیمات اسلامی در سال ۱۳۲۹، جامعه موفق شد در تهران و شهرستانها، بنا بر گزارش مجله جامعه تعلیمات اسلامی در سال ۱۳۲۹، جامعه موفق شد در تهران و شهرستانها، حدوداً ۱۸۳۲ مدرسه در سر تاسر ایران تأسیس کرد (کرمی پور ۱۳۸۰: ۹۴). آنها حذف اخلاق و دین را از نهاد آموزشی کشور علت اساسی وضعیت نابسامان آموزش و پرورش کشور میدانستند؛ از این رو با گنجاندن اصول اسلامی در دستور کار خود و تدوین کتب و جزوات درسی در راستای تعالیم دین، و حاکم ساختن فضای مذهبی بر مدارس خود، به یکی از اقدامات اساسی در عرصه فرهنگ دست زدند تا این خلا را جبران کنند.

### ٢) گفتمان اسلام معترض

در این گفتمان فرض بر آن است که جامعهٔ دینی به علت عدم رعایت اصول و اخلاقیات اسلامی، در مناسبات و روابط میان مسلمین دچار انحراف شده است و دین نیز به خاطر آمیختگی با خرافات و عدم کارایی در حل مشکلات و عدم پاسخ گویی به مسائل جدید، به ویژه در عرصههای مختلف اجتماعی با بحرانی روبرو گردیده که فقط با بازبینی و تجدید ساختار قابل حل است (ملکیان ۱۳۸۰). به این منظور برای تأسیس مجدد جامعهای که در آن شریعت و فقه به نحو اتّم و اکمل اشاعه و ترویج یابد می کوشد و از آنجا که تأسیس چنین جامعهای با وجود حکومتهای غیر دینی و فارغ از ارزش، که جانب هیچ یک از تصورات مختلفی را که در باب زندگی خوب وجود دارند نمی گیرند، مشکل و بلکه محال است نسبت به همهٔ این حکومتها سر ناساز گاری داشته باشد. در این الگو تفکیک دین و سیاست به شدت رد می شود و محدود کردن مذهب در حیطه امور مذهبی

**… بررسی و تحلیل واکنش جریانهای مذهبی به.** 

بدون حضور فعال در صحنهٔ عمل اجتماعی، موافق خاص قدرتهای استعماری و استبدادی تلقی می شود (ملکیان ۱۳۸۰).

در دورهٔ سلطنت رضاشاه گفتمان اسلام معترض در محاق قرار گرفت. اقدامات صورت گرفته در این دوره در ارتباط با مذهب، به تقویت و تولید گفتمانهای مختلف اسلام معترض انجامید. واکنشهای خشن و انقلابی در ارتباط با چالش هویت دینی جامعه در عصر رضاشاه را باید در ذیل این گفتمانها جستجو کرد. طیف این گفتمانها را می توان از واکنش روحانیت معترض تا واکنشهای خشن فداییان اسلام پیگیری کرد. به عبارت دیگر، چند دهه پس از انقلاب مشروطه، بار دیگر نیروهای مذهبی وارد صحنهٔ سیاسی شدند. علل ضعیف ظاهر شدن دین در صحنهٔ سیاسی در دورهٔ رضاشاه عبارت بود از: خط مشی سکولاریستی حکومت پهلوی که اهتمام بر جدایی دین از سیاست داشت و نیز تا اندازهای به دلیل کناره گیری و بی تفاوتی علمای طراز اول آن دوره، به ویژه آیتالله شیخ عبدالکریم حائری یزدی و آیتالله سیدمحمد حسین بروجردی، نسبت به مسائل سیاسی (جهانبخش ۱۳۸۳: ۱۳).

اسلام مباوز (فداییان اسلام): سازمان فداییان اسلام را می توان واکنشی در مقابل اعمال ضد مذهبی دوران رضاشاه به حساب آورد که با هدف اجرای قوانین اسلام و شریعت در جامعه، به سرعت رشد کرد. شعار اجرای قوانین شرعی و اینکه عمل به آن می تواند ایران را نجات بخشد، آن هم پس از آنکه سراب بودن ادعاهای اصلاح گرایانه رضاشاه آشکار شده بود، زمینهٔ پذیرش مردمی آن را در میان متدینین به وجود آورد. اعضای سازمان فداییان اسلام و مخاطبان آن را بخشهای مذهبی تهیدستان ناراضی شهری تشکیل می دادند، از این رو مورد استفاده و برنامه پیشنهادی آنها افراطی بود (الگار ۱۳۷۲: ۲۹۶)، بارز ترین روشی که فداییان اسلام به کار می بردند ترور اشخاصی بود که برای اسلام و ایران خطرناک تشخیص می دادند. مفاد برنامهٔ این سازمان از کلیاتی درباره پرهیز کاری و مستحبات شرعی فراتر می رفت و خواسته های ویژهای را دربرمی گرفت، مواردی همچون: منع الکل، سیگار، تریاک، فیلم و قمار بازی، قطع دست جنایتکاران و اعدام متجاوزان اصلاح ناپذیر، ممنوعیت همه نوع لباس خارجی، مجازات رشوه دهنده و رشوه گیرنده، متجاوزان اصلاح ناپذیر، ممنوعیت همه نوع لباس خارجی، مجازات رشوه دهنده و رشوه گیرنده، مناند موسیقی از دروس مدارس، و مقرر کردن حجاب برای زنان تا جایی که بتوانند به نقش سنتی مانند موسیقی از دروس مدارس، و مقرر کردن حجاب برای زنان تا جایی که بتوانند به نقش سنتی مانند موسیقی از درو س مدارس، و مقرر کردن حجاب برای زنان تا جایی که بتوانند که شاه

پژوهشنامهٔ متین ۲۷

تابع قانون اسلام باشد و در صورت تخطی از آن بتوان او را بر کنار کرد و کس دیگری را به جای او گمارد. یکی از محورهای مهم فکری فداییان اسلام، اعتقاد به آمیختگی دین با سیاست و نیز انتقاد به پرهیز روحانیون از دخالت در عرصههای سیاسی است. به اعتقاد آنان جدا انگاشتن دین از سیاست در میان روحانیون، روح خمودگی و بیاعتنایی را نسبت به مسائل جامعه و خودسریهای حکومت در سرنوشت امت مسلمان، در آنها پرورده بود.

ب) روحانيت معترض (آيتالله كاشاني و مجمع مسلمانان مجاهد): نتيجهٔ نهايي انقلاب مشروطه برای علما که آن را می توان ماندگار ترین و قابل توجه ترین تجربهٔ آنان از مداخله در امور سیاسی تا پیش از دورهٔ مورد بحث، یعنی دههٔ ۱۳۲۰، به شمار آورد، بیاعتمادی ایشان به مشروطه خواهی و سایر اشکال فعالیت سیاسی وابسته به آن بود. پس از سال ۱۲۹۰ عدهای از علمای مستقل و غیر وابسته به نهاد مذهبی مانند سیدحسن مدرس در اولین سالهای سلطنت رضاشاه به فعالیت در جهت اجرای قانون اساسی ادامه دادند که زیاد به درازا نکشید. سیاستهای سکولار رژیم رضاشاه عرفی کردن ساحت سیاست کشور را در دستور کار خود قرار داده بود. بدین ترتیب تالاش بسیاری جهت کنار زدن روحانت از امور سیاسی کشور صورت گرفت؛ به طوری که از میزان نمایندگان روحانی حاضر در مجلس به شدت کاسته شد. پس از شهریور ۱۳۲۰، آیتالله کاشانی از معدود روحانیونی بود که بر مسلک مدرس، تلاش بسیاری برای حضور در سیاست کشور و تأثیر بر آن به عمل آورد. وی با نهایت تعصب مراقب بود تا سلطه و حق تقدم شریعت محفوظ بمانید (کاتم ۱۳۷۲ :۱۸۶). این در حالی بود که علمای برجسته، به خصوص آنهایی که از منزلت مرجعیت برخوردار بودند، با عزم جزم، بيطرف باقي ماندنـد و فعاليت سياسـي آنهـا بـه مـدت چنـدين دهـه پراكنـده و عكس العملي باقى ماند.

با وجود نقش برجستهٔ سیاسی آیتالله کاشانی، وی تنها عالم فعال در عرصهٔ سیاست در فاصلهٔ سالهای ۱۳۲۰ تا ۱۳۳۲ نبود، ولی می توان وی را مهم ترین روحانی در این دوره به شمار آورد که فعالیت سیاسی را در رأس اقدامات خود قرار داده بود. او بر فعالیت سیاسی برای اصلاح جامعه و رهایی از سلطهٔ استعمارگران اعتقاد راسخی داشت. او خود را نامزد نمایندگی مجلس شورای ملّی کرد و برای مدتی نیز کسوت نمایندگی و ریاست مجلس را بر تن کرد. آیتالله کاشانی معتقد بود که آموزههای اسلامی در زندگی اجتماعی، میهن پرستی، اجرای عدالت و مخالفت با استبداد و خود کامگی کاربرد دارند و اسلام به پیروان خود هشدار میدهـد کـه تسلیم پـوغ اطاعـت بیگانـه

بررسي و تحليل واكنش جريانهاي مذهبي به..

نشوند. آیتالله کاشانی را باید طرفدار محکم و پر و پا قرص پیوند دین و سیاست دانست. تأکید بر استفاده از تعالیم اسلامی جهت اصلاح جامعه می تواند به معنی اعمال راه حلهای اسلامی در حوزهٔ اجتماع و سیاست و دخالت دین در امور سیاسی با هدف اصلاح امور اجتماعی باشد. این موضع، آیتالله کاشانی را در مقابل اکثریت روحانیت قرار می داد، چرا که چنین برداشتی اگر چه تماماً مورد تأیید فداییان اسلام بود، اما آیتالله بروجردی و اکثر روحانیون آن را وظیفه و مسئولیت دین و رهبران دینی نمی دانستند، با اینکه مسلماً به مطلوبیت جامعهای منبعث و متأثر از تعالیم اسلامی متعهد و معترف بودند. نگرش و موضع گیری آیتالله کاشانی را باید عملگرایانه و پراگماتیستی، متعهد و معترف بودند. نگرش و موضع گیری وی باعث مدد رساندن او و مجمع مجاهدین اسلام، که به وی وابسته بود، به نهضت ملی و مبارزه بر سر ملی کردن نفت شد.

## ۳) اسلام تجدد خواه (نوگرا)

این جریان میان دو قطب متضاد سنّت گرایی و تجددخواهی قرار دارد. در عرصه اهداف و روشهای زندگی تعارضی میان عقل و دین نمی بیند و اگر در ظاهر امر، تعارضی وجود داشته باشد، با روشهای مختلفی به رفع آن اقدام می کند. در واقع، این جریان را از آن جهت نوگرا می دانند که یکی از برجسته ترین خصوصیات آن عقلانیت ورزی است و از آن جهت این جریان دینی است که عقلانیت را با دینداری متعارض نمی داند. مروجان این جریان تو آمان تابع عقل و دینند و نه تنها آنها را در مقابل هم نمی دانند که آن دو را در هماهنگی کامل با یکدیگر تلقی می کنند. در دوره رضاشاه در حوزه نوگرایی دینی و اسلام نوگرا نوعی رکود در فعالیتهای سیاسی و فکری را شاهد مستیم. این وضعیت با توجه به استبداد و خفقان حاکم بر جامعه در دوره مزبور قابل درک است. در دوره بعد از شهریور ۱۳۲۰ به خاطر درهم شکسته شدن سلطهٔ رضاشاه و فراهم آمدن بستری مناسب برای جدالهای ایدئولوژیک، نوعی گشایش و تسهیل در وضعیت اجتماعی گفتمانهای مسلط مناسلام نوگرا در ایران به وجود آمد. در این دوره شاهد نوعی همسویی بین نوع ایدئولوژیهای مسلط جهانی و نوع گرایشات ایدئولوژیک گفتمان اسلام نوگرا از حیث اهداف و ارزشهایی هستیم که برای تحقق آنها باید تلاش و مجاهدت کرد. گفتمان اسلام نوگرا بعد از شهریور ۱۳۲۰ علی رغم تعارضاتی که در بادی امر، بین دیدگاه جهان وطنی اسلام و ماهیت خاص گرایانه ناسیونالیسم وجود تعارضاتی که در بادی امر، بین دیدگاه جهان وطنی اسلام و ماهیت خاص گرایانه ناسیونالیسم وجود تعارضاتی که در بادی امر، بین دیدگاه جهان وطنی اسلام و ماهیت خاص گرایانه ناسیونالیسم وجود

پژوهشنامهٔ متین ۳۳

دارد با این ایدئولوژی مخالفت نکرد. آنها برعکس با گروههای ملّی در مخالفت با حضور بیگانگان هم آواز شدند.

نهضت خدا پرستان سوسیالیست و انجمنهای اسلامی دانشجویان: سقوط رضاشاه و خلأ قدرت ایجاد شده پس از شهر پور ۱۳۲۰ نوعی سرگشتگی را در سطوح اجتماعی جامعه ایجاد کرد. كسست حاكمت قدر تمندانه و آمرانهٔ رضاشاه، طبيعتاً با باز شدن فضاي عمومي جامعه همراه بود. در این شرایط بود که هجوم ایدئولوژیها و مطالبات سیاسی از سوی گروههای کوچک و بزرگ، سبب ایجاد نوعی پلورالیسم فرهنگی شده بود که سکوت باقیمانده از دوران رضاشاه را زایل می کرد. حملات دوره رضاشاه به دین و مذهب توده و معرفی آن به عنوان عامل عقبمانـدگی و انحطاط جامعه ایران که مخالف نو گرایی و علوم جدید است و با این بهانه به محاق راندن دین، موجد حرکتهایی بعد از شهریور ۱۳۲۰ از سوی نیروهای مذهبی تحصیلکرده شد که درصدد ارائه تفسیر نویی از دین بودند که مخالف تجدد و علم نباشد. در واقع، این جریان دینی را شاید بتوان به عقب تر باز گرداند، یعنی تلاشهای سیدجمال الدین اسد آبادی که همّت خود را بر این امر معطوف ساخته بود. همچنین، باید از تلاشهایی که در انقلاب مشروطیت در جهت ارائه نظر گاهی از دین اسلام موافق اصول مدرنیته و دمو کراسی غربی بود، اشاره کرد. ولی به طور کلی جریان نوگرای دین بعد از شهریور ۱۳۲۰، هم به دلیل فائق آمدن بر تصویری مخدوش از دین، که در دوره رضاشاه رایج شد و هم به دلیل ویژگی خاص مبلغان این جریان نوگرای دینی از عمق و محتوای بیشتری نسبت به گذشته برخوردار شد. به عبارت دیگر، کسانی در این مجامع شرکت می کردند که دارای تحصیلات مدرن در علوم جدید بودند. در واقع دغدغهٔ اصلی جریان اسلام تجددخواه، پیوند دین با علم بود تا بتواند گفتار جدیدی از دین ایجاد کرده که به نیازهای زمان پاسخ دهد.

تأسیس انجمنهای اسلامی دانشجویان، نهضت خداپرستان سوسیالیست، کانوناسلام (توسط بازرگان و طالقانی)، کانون نشر حقایق اسلام و... که در دههٔ ۱۳۲۰ شکل گرفتند بازتاب نیازها و دلمشغولیهای گروههای مذهبی متوسط بودند (الگار ۱۳۷۲: ۲۹۸) که هدف عمدهٔ آنها مسائل آموزشی، ارائه اسلام به مثابهٔ دینی سازگار با نوگرایی، علم و عقلانیت و آزاد کردن اسلام از قید خرافات بود.

نهضت خداپرستان سوسیالیست از جمله حرکتهایی بود که در همین دوره و تحت همین شرایط، توسط محمد نخشب و آشتیانی کوشید تا افزون بر حفظ ایدئولوژی اسلامی، اندیشهای هم

**............ بررسي و تحليل واكنش جريانهاي مذهبي به..** 

درباره نظام اقتصادی و در خصوص عدالت اجتماعی داشته باشد. یکی از شاخصه های این دوره (بعد از شهریور۲۰) که از لحاظ شناخت و ارزیابی فعالیتهای فکری و سیاسی محمد نخشب به عنوان شخصیتی بر آمده از حرکتهای مذهبی آن دوره حائز اهمیت است، بازسازی ارزشهای اسلامی است، که در دوران رضاشاهی به علل گوناگون لطمه دیده بود و دیگری حضور فعال حزب توده، که آن نیز به منزله رقیب و دشمنی برای اشاعه ارزشهای نامبرده تلقی می شد. به این اعتبار، نجات جهان بینی اسلامی، بازبینی و بازاندیشی آن و نوسازی اش، برای آنکه بتواند همچون رقیبی در مقابل دیدگاههای غیردینی مطرح باشد، یکی از انگیزههای حرکتهای اسلامی در این دوره تلقی می شد. خدایر ستان سوسیالیست با پیوند زدن میان ملیت و مذهب سعی داشتند ساختار قدرت را که به رغم خود استبدادی و استثماری بود مورد نقد قرار دهند. تلاش آنها بر این بود که علم و آزادیخواهی را از دل اندیشه دینی بیرون بیاورند. در الگوی فکری آنها، بر ساز گاری علم با دين تأكيد مي گرديد. خداير ستان سوسياليست با تلفيق سوسياليست و اسلام، با بنياد قراردادن عدالت به عنوان ستون فكرى خود، قصد داشتند نشان دهند كه عدالت فقط در چهار چوب انديشه دینی امکان تحقق دارد (بهرامی ۱۳۸۳). این جریان سعی بلیغی بکار برد تا مفاهیم دینی را در قالب دانش زمان نوسازی کند و در عین حال به نحوهٔ تحقق اصلی اهداف دین بیردازد و در این راه وضع سیاسی موجود را مورد نقد قرار دهد. برخی از اساسی ترین مفاهیم این جریان، مبنایی برای حرکتهای مذهبی دیگر گردید که در جستجوی اتوپیای عدالتخواهانه بودند. «مکتب واسطه» مفهومی بود که توسط این جریان مطرح شد و هدف، آن بود که نشان دهد اسلام در میانه ایده آلیسم و ماتر پالیسم ایستاده است. از دید آنها در عصر صنعتی شدن وسایل تولید، سوسیالیسم نزدیک ترین راه برای غلبه بر بی عدالتی هایی است که نظام سرمایه داری ایجاد کرده است. بنابراین، سوسیالیسم به عنوان نظامی اجتماعی می توانست کمبودهایی را که در اندیشه دینی در یک نظام اجتماعی وجود دارد، بر طرف سازد. تلاش آنها بر این بود تا از منظر جامعه شناختی، مسأله مذهب و واقعیت آن را به اثبات برسانند. آنها معتقد بودند که مذهب ریشههای درونی در انسان دارد و بشر مذهبي يک واقعيت تاريخي است. بر خلاف مار كسيسم، آنها در تحليل وقايع اجتماعي، نیروی دیگری به جز محرک مادی برای تغییر تاریخی قائل بودند (نامور حقیقی ۱۳۸۳: ۴۱). نخشب به شدت از اندیشه های سوسیالیستی و مارکسیسی متأثر بود. طبقاتی دیدن جامعه، نقش ایدئولوژی، حزب، مبارزه، نقش دین در اجتماع، اقتصاد سوسیالیستی، دیدگاه دیالکتیکی و ماتریالیستی به

تاریخ و جامعه، از جمله مواردی است که تأثیر اندیشه های سوسیالیستی را در اندیشهٔ وی نمایان می سازد. وی جرح و تعدیلاتی در این مفاهیم با توجه به پس زمینهٔ ذهنی خویش ایجاد کرد. در واقع پیوندی که نخشب میان سوسیالیست از یک سو، و خداپرستی و قائل بودن به نقش ارادهٔ فردی از سوی دیگر برقرار می کند و همچنین نقد همزمان او از مدرنیته و سنّت، ستون اصلی اندیشهٔ وی و مهم ترین نو آوری وی را تشکیل می دهد. برای او، ما تریالیستهایی که از سوسیالیست دفاع می کنند به واسطهٔ قائل بودن به جبر تاریخ، وظیفه ای برای خود، در عملی کردن آن نمی بینند (کاظمیان ۱۳۸۳: ۱۴۶).

#### جمع بندي

بررسی و تحلیل واکنشهای جریانهای مذهبی به شرایط اجتماعی و سیاسی جامعه، ما را قادر خواهد کرد تا دلیل سر زدن نوع خاصی از واکنشهای دینی را دریابیم. اسلام سنّتی، اسلام معترض و اسلام تجددخواه به عنوان سه جریان عمدهٔ مذهبی در اوایل دههٔ ۱۳۲۰، به دنبال دو دهه چالش هویت دینی جامعه در عصر رضاشاه، درصدد اعاده و بازسازی هویت مخدوش مذهبی جامعه برآمدند. گفتمان اسلام سنّتي كه پس از عزل رضاشاه، آيتالله بروجردي و شيخ عباسعلي اسلامي سخنگویان عمده آن بودند دارای گرایشی غیرسیاسی بود و با توجه به ویژگیهای خاص گفتمان اسلام سنّتی، سخنگویان این گفتمان به سیاستهای مذهبی دورهٔ رضاشاه به گونهای خاص یاسخ گفتند. یاسخی که بر وجه نهادی و آموزشی دین در زمینهٔ حوزههای علمیه دینی و آموزش دینیی کودکان و نوجوانان تمرکز و توجه ویژهای داشت. اسلام معترض، پاسخی سیاسی و گاه تند و خشن به بحران هویت مذهبی جامعه داد. آیتالله کاشانی راهحل را در ورود بـه صحنه سیاسی کشور می دید تا بتواند ارزشهای دینی جامعه را پاس بدارد. اما فداییان اسلام پاسخی بس خشن تر و بنياد گرايانه تر به اين چالش هويت ديني دادند. اصولاً ظهور فداييان اسلام پاسخي به ناديده گرفتن و زیر یا گذاشتن احکام اسلامی و عدم اجرای آنها در جامعه بود. واکنش به این بعد از چالش هویت دینی، معمولاً احساسی تر و در نتیجه افراطی تر خواهد بود. علاوه بر این دو جریان دینی ذكر شده، پاسخهايي نيز به چالش فكري كه از جانب روشنفكران تجددخواه و ايدئولوژيهاي غربی گریبان دین و اندیشههای مذهبی را گرفته بود و دین را در تباین با علم و تمدن جدید قرار می داد، ارائه شد. جریان اسلام نو گرا در پی یافتن پاسخی به این دعوی مدعیان و طعن طاعنان، و تلاشی در جهت زنده و پوینده نشان دادن دین و تطبیق آن با علم و تمدن جدید بود. نهضت خداپرستان سوسیالیست و انجمنهای اسلامی دانشجویان را که در دههٔ ۱۳۲۰ بر صحنه سیاسی و اجتماعی کشور ظاهر شدند، می توان از جملهٔ مروجان این گفتمان به حساب آورد.

#### منابع

- آبراهامیان، یرواند. (۱۳۸۰) ایران بین دو انقلاب، ترجمه احمد گل محمدی و محمدابراهیم فتاحی، چاپ ششم، تهران: نشر نی.
- آوری، پیتر. (بی تا) تاریخ معاصر ایران، از تأسیس سلسله پهلوی تا تودتای ۲۸ مرداد ۱۳۳۲، ترجمه رفیعی مهرآبادی، تهران: عطایی.
- اسناد محرمانه کشف حجاب، (۱۳۷۱) «خشونت و فرهنگ» تهران: سازمان اسناد ملی ایران، سند شـماره . ۴۹۸
- الگار، حامد. (۱۳۷۲) «خود کامگی پهلوی: رضاشاه ۱۳۲۰–۱۳۰۰» در سلسلهٔ پهلوی و نیروهای مذهبی به روایت تاریخ کمبریج، ترجمه عباس مخبر، تهران: طرح نو.
  - الول ساتن، ال. پي. (١٣٣٥) رضاشاه كبير يا ايران نو، ترجمه عبدالعظيم صبوري، بينا.
    - بصيرت منش، حميد. (١٣٧٨) علما و رژيم رضاشاه، تهران: چاپ و نشر عروج.
- بهرامی، روحالله. (۱۳۸۳) فعالیت سیاسی ـ اجتماعی نخشب به روایت اسناد، تهران: مرکز اسناد انقلاب اسلامی.
- جعفریان، رسول. (۱۳۸۳) **جریانها و سازمانهای مذهبی ـ سیاسی ایران**، تهران: مرکز اسناد انقلاب اسلامی.
- جهانبخش، فروغ. (۱۳۸۳) اسلام، دمو کراسی و نبو گوایی دینسی در ایبوان (۲۰۰۰–۱۹۵۳) از بازر کان تا سروش، ترجمه جلیل پروین، تهران: گام نو.
- حسینیان، روح الله. (۱۳۸۴) بیست سال تکاپوی اسلام شیعی در ایسران (۱۳۲۰–۱۳۲۰)، تهران: مرکز اسناد انقلاب اسلامی.
- دیگار، ژان پیر و دیگران. (۱۳۷۸) ایران در قرن بیستم: بررسی اوضاع سیاسی، اجتماعی، اقتصادی و فرهنگی ایران در یکصد سال اخیر، ترجمه عبدالرضا (هوشنگ) مهدوی، تهران: نشر البرز.
  - روشن نهاد، ناهید. (۱۳۸۴) مدارس اسلامی در دورهٔ بهلوی دوم، تهران: مرکز اسناد انقلاب اسلامی.
    - شكوري، ابوالفضل. (١٣٤١) فقه سياسي اسلام، اصول سياست خارجي اسلام، قم: حر.
    - صفایی، ابراهیم. (۱۳۵۶) رضاشاه کبیر و تحولات فرهنگی ایران، تهران: وزارت فرهنگ و هنر.
      - فوران، جان. (۱۳۸۳) مق*اومت شکننده*، ترجمه احمد تدین، چاپ پنجم، تهران: رسا.

- قیام 10 خرداد به روایت اسناد ساوات. (۱۳۷۸) جلد اول، زمینه ها، تهران: مرکز بررسی اسناد تاریخی وزارت.
  - کاتم، ریچارد. (۱۳۷۱) ناسیونالیسم در ایران، ترجمه احمد تدین، تهران: کویر.
- کاتوزیان، محمد علی. (۱۳۸۰) *اقتصاد سیاسی ایوان*، ترجمه محمدرضا نفیسی و کامبیز عزیزی، چاپ یازدهم، تهران: نشرمرکز.
- کاظمیان، مرتضی. (۱۳۸۳) سوسیال دمو کراسی دینی: محمدنخشب و خداپرستان سوسیالیست، تهران: کو بر.
  - کرمی یور، حمید. (۱۳۸۰) جامعه تعلیمات اسلامی، تهران: مرکز اسناد انقلاب اسلامی.
  - كوهستاني نژاد، مسعود. (١٣٧٠) موسسهٔ وعظ و خطابه، گنجينهٔ اسناد، سال اول، دفتر اول، بهار.
    - متین دفتری، احمد. (۱۳۷۰) خاطرات یک نخست وزیر، به کوشش باقر عاقلی، تهران: علمی.
      - مکی، حسین. (۱۳۶۲) تاریخ بیست ساله ایوان، ج ۴، تهران: نشر ناشر.
- ملکیان، مصطفی. (۱۳۸۰) راهی به رهایی: جستارهایی در باب عقلانیت و معنویت، تهران: مؤسسه نگاه معاصر.
- منظور الأجداد، محمد حسين. (۱۳۷۹) موجعيت در عرصه اجتماع و سياست: اسناد و حزار شهايي از آيات عظام نائيني، اصفهاني، قمي، حائري و بروجردي ۱۳۹۲ تا ۱۳۳۹شمسي، تهران: شيرازه.
- نامور حقیقی، علیرضا. (۱۳۸۳) تحول در التعوی فتری روشنفتری دینی در ایران، پایان نامه د کتری علوم سیاسی، دانشگاه تهران.
- هاکس، مریت. (۱۳۶۸) ایران: افسانه و واقعیت (خاطرات سفر به ایران)، ترجمه محمدحسین نظری نژاد و دیگران، مشهد: معاونت فرهنگی آستان قدس رضوی.

This document was created with Win2PDF available at <a href="http://www.daneprairie.com">http://www.daneprairie.com</a>. The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.