# تحلیلی بر گفتمان سیاسی امام خمینی (س) در انقلاب اسلامی تحلیلی بر گفتمان سیاسی امام خمینی در انقلاب اسلامی

چکیده: در این مقاله، تلاش شده تا با عنایت به اینکه انقلاب اسلامی اساساً بر اساس غالب نظریه ها، یک انقلاب فرهنگی و اندیشهای و ماحصل مبارزات گفتمانی و هر مونیک شدن یک گفتمان در تقابل با گفتمانهای دیگر بوده است و با توجه به این مسألهٔ مهم که تلاش امام خمینی برای گفتمان سازی و کسب اعتبار برای این گفتمان و تبدیل آن از اسطوره به پنداره یکی از مهم ترین عوامل پیروزی انقلاب اسلامی بوده است، با استفاده از نظریه و روش تحلیل گفتمان به این سؤال اصلی پاسخ دهد که: «چرا گفتمان سیاسی امام خمینی در میان گفتمانهای متعدد رایج در آستانه انقلاب توانست هر مونیک شود؟»

در پاسخ به این سؤال، نظریه تحلیل گفتمان لاکلاو و موفه همراه با مفاهیمی از نورمن فرکلاف و روث وداک به عنوان چهارچوب نظری انتخاب گردیده است و با مبنا قرار دادن این نظریه، فرضیه این مقاله در پاسخ به سؤال فوق بدین شرح است: «گفتمان سیاسی امام خمینی به دلیل داشتن توان به کارگیری" رویههای طرد و برجسته سازی"، "ایفای نقش عاملان سیاسی"، "اعتبار" و "در دسترس بودن"، در آیران هزمونیک شد.»

کلیدواژهها: گفتمان، تحلیل گفتمان، رویههای طرد و برجستهسازی، عاملان سیاسی، اعتبار، دسترسی و هژمونی.

## ١) طرح مسأله

تکوین گفتمان امام خمینی و هژمونیک شدن آن در میان رشد امواج اسلام گرایی در جهان اسلام (از جمله مصر، پاکستان، خاورمیانه، و...) یکی از مسائل مهمی است که در اواخر دههٔ ۱۹۶۰ میلادی و بعد از آن، ذهن اکثر اندیشمندان و جامعه شناسان را به خود مشغول کرد. تکوین و سپس

e-mail: h\_ghajari@yahoo.com
 این مقاله در تاریخ ۱۳۸۸/۸/۹ دریافت گردید و در تاریخ ۱۳۸۸/۹/۲۶ مورد تأیید قرار گرفت.

هژمونیک شدن گفتمان سیاسی امام خمینی در ایران با بیامدهای سیاسی و اجتماعی گستردهای که در داخل و خارج داشت به عنوان یک مسأله اجتماعی، صاحب نظران و اندیشمندان را به تأمل و تفكر دربارهٔ چرايمي و چگونگي تكوين و هژمونيك شدن آن وا داشته است. آنها در قالب نظریههای انقلاب و جنبشها، سعی در تبیین «جرایی» ظهور اسلام گرایی و بعضاً، گفتمان سیاسی امام خمینی داشته اند اما عنایت چندانی به «چرایی هژمونیک شدن» آن ـ به صورت نظام مند \_ ننمودهاند. با توجه به خلأ موجود در خصوص مطالعهٔ چرایی هژمونیک شدن گفتمان امام خمینی و نقش رهبری امام خمینی در زمینه گفتمان سازی و منازعات گفتمانی، بـهرغـم وجـود گفتمانهـای دیگر ما نیازمند رویکردی مناسب برای بررسی این مسائل میباشیم. یکی از رویکردهایی که یکی دو دههٔ اخیر به دلیل داشتن ماهیت بین رشته ای و تر دیدهای متعدد نسبت به رویکر دهای موجود در مطالعهٔ پدیدههای اجتماعی، رشد گستردهای داشته و در حوزهٔ جامعهشناسی رسوخ روزافزونی پیدا کرده، ولی هنوز جایگاه مناسب خود را در کشور ما پیدا نکردهاست، تحلیل گفتمان می باشد. تحلیل گفتمان که بر آمده از انتقادات وارده به سایر رویکر دهاست از توان خاصبی برای توضیح شوه گفتمان سازی، منازعات گفتمانی و چرایی هژمونیک شدن گفتمانهای مختلف برخور دار است'. با توجه به اهمیت گفتمان امام خمینی و نقش ایشان در منازعات گفتمانی و هژمونیک شدن گفتمان ایشان در ایران به عنوان یک مسألهٔ اجتماعی و سیاسی و ابهام در برخی جوانب چرایی هژمونیک شدن این گفتمان در میان سایر گفتمانهای موجود در عرصهٔ سیاسی و اجتماعی در ایران و رشد روز افزون و توان تحلیل گفتمان برای بررسی این مسأله، مقاله حاضر در تلاش است تـا بـا استفاده از نظریه و روش تحلیل گفتمان این مسأله را مورد مطالعه و کنکاش قرار دهد.

# ۲) سؤال اصلی، فرضیه، ضرورت و اهداف تحقیق

با توجه به آنچه در طرح مسأله ذكر شد، این مقاله در تلاش است تا به سؤال اصلی ذیل پاسخ دهد: «چرا گفتمان سیاسی امام خمینی در میان گفتمانهای متعدد رایج در آستانه انقلاب توانست در ایران هژمونیک شود؟»

ا. لازم است ذکر شود که اینجا منظور این نیست که تحلیل گفتمان جایگزینی برای سایر رویکردهاست و سعی دارد
 آنها را نفی کند، بلکه مقصود نویسنده این است که تحلیل گفتمان می تواند پدیده های اندیشه ای و فرهنگی را به طور
 عمیق تر مورد مطالعه قرار دهد و در برخی موارد می تواند مکملی برای سایر رویکردها باشد.

. پژوهشنامهٔ متین ۲۵

در پاسخ به سؤال اصلی فوق، فرضیه این مقاله عبارت است از: «گفتمان سیاسی امام خمینی به دلیل "ایفای نقش عاملان سیاسی"، داشتن توان به کار گیری "رویه های طرد و برجسته سازی"، "در دسترس بو دن"، و "اعتبار "" در آستانهٔ انقلاب اسلامی در ایران هژمونیک شد».

در ضرورت و اهداف این تحقیق می توان گفت که مهم ترین دغدغهٔ علوم اجتماعی و به طور خاص جامعه شناسی (سیاسی) بررسی و مطالعهٔ پدیده های مختلف اجتماعی و سیاسی است. جامعه شناسی سیاسی سعی دارد به توصیف، تبیین، فهم و تفسیر پدیده های مختلف سیاسی اجتماعی بپردازد و در این بررسی با کمک گرفتن از دیدگاههای مختلف نظری از جمله پوزیتیویسم، تفسیر گرایی، مارکسیسم، اختیار عاقلانه و ... پر تویی به ابعاد مختلف این پدیده ها بتاباند و برخی از ابعاد و جوانب آنها را روشن کند. لذا با توجه به اینکه تکوین و سپس هژمونیک شدن گفتمان سیاسی امام خمینی در ایران یکی از مسائل مهم برای جامعه شناسی و همچنین یک مسألهٔ سیاسی ـ اجتماعی تأثیر گذار و مهم در عصر حاضر است که منطقه و جهان را متأثر نموده است و کاری جدی و اختصاصی آن هم از منظر و با کمک روش تحلیل گفتمان برای شناخت چگونگی تکوین و چرایی هژمونیک شدن این نوع سیاسی امام خمینی صورت نپذیرفته، انجام این پژوهش جهت تحقق اهداف زیر ضروری به نظر می رسد:

ـ ارائهٔ توصیفی دقیق، نظام مند و متفاوت از چرایی هژمونیک شدن گفتمان سیاسی امام خمینی در ایران در میان گفتمان موجود در ایران از منظر تحلیل گفتمان؛

ـ بررسی عوامل سیاسی، رویههای طرد و برجسته سازی و در دسترسی و اعتبار گفتمان سیاسی امام خمینی در قیاس با سایر گفتمانهای موجود در نظم گفتمان.

#### ٣) تعريف مفاهيم كليدي

برخی از مفاهیم مهم این مقاله، که تعریف آنها در آغاز مقاله، ضروری بهنظر میرسد، عبارتند از: گفتمان: براساس نظریهٔ لاکلاو و موفه در این مقاله گفتمان نظام معناییاست هویتبخش و معنادهنده که امکان فهم و صحبت کردن دربارهٔ جهان یا بخشی از جهان و ابژهها و سوژهها را

<sup>1.</sup> political subjects

<sup>2.</sup> exclusive and foregrounding

<sup>3.</sup> availability

<sup>4.</sup> validity

امکانپذیر و در واقع آنها را میسازد و در برگیرندهٔ عناصر زبانی و فرازبانی است (Laclau 1993؛ 300 Laclau) فو کو ۱۳۷۸).

گفتمان سیاسی امام خمینی: این گفتمان عبارت است از گفتمانی که با انتشار کتاب ولایت فقیه تکوین و سپس با سخنان امام خمینی تا قبل از انقلاب اسلامی گسترش می یابد و در آستانهٔ انقلاب هژمونیک می شود.

اسطوره': عبارت است از آن چیزی که یک گفتمان نفی، و وضع مطلوبی است که پیشنهاد می کند.

پنداره': اسطورهای است که به خواست همگانی تبدیل شدهاست.

موضوعات رتوریکی <sup>۳</sup>: موضوع رتوریکی عبارت است از استراتژیها و تکنیکهای زبانیای که له یا علیه یک گفتمان یا موضوع برای معتبرسازی یا از اعتبار انداختن آن استفاده می شود.

## ۴) چهارچوب نظری

در این مقاله، از نظریهٔ تحلیل گفتمان ٔ لاکلاو و موفه به عنوان چهار چوب نظری استفاده می شود. جهت تکمیل و غنی تر و عملی نمودن نظریهٔ لاکلاو و موفه از مفهوم نظم گفتمان نورمن فرکلاف و ابزار زبانی طرد و بر جسته سازی روثوداک استفاده شده است.

لاکلاو و موفه دارای دو نظریهٔ معنا و اجتماعی هستند. نظریهٔ معنای آنها، برای توصیف گفتمان و نظریهٔ اجتماعشان برای بررسی چگونگی تکوین و چرایی هژمونیک شدن گفتمان مناسب است. در این مقاله، از نظریهٔ اجتماع آنها، بخشی که مناسب برای چرایی هژمونیک شدن گفتمان است، استفاده خواهد شد.

نظریهٔ مقالهٔ حاضر، در خصوص چرایی هژمونیک شدن به طور خیلی خلاصه، این است که گفتمان سیاسی امام خمینی پس از اینکه تکوین یافت، توسط چهار عنصر مهم که بیانگر مبارزهٔ سیاسی برای معنادهی و هویت بخشی هستند اسطورههای خود را به پنداره تبدیل نمود و در ائتلاف با سایر گفتمانها هژمونیک شد. این چهار عامل هژمونی ساز همان گونه که تبیین کننده چرایی

<sup>1</sup> .myth

<sup>2.</sup>imaginary

<sup>3.</sup> topoi

۴. باید این نکته را مد نظر قرار داد که در تحلیل گفتمان نظریه و روش در هم تنیده شدهاند.

... تحلیلی بر گفتمان سیاسی امام خمینی <sup>(س)</sup> در انقلاب اسلامی

هژمونیکشدن سیاسی امام خمینی می باشند قابلیت تبیین چرایی عدم هژمونیکشدن سایر گفتمانهای موجود در نظم گفتمان در دورهٔ مورد نظر در ایران را به عنوان آن روی سکهٔ هژمونیک شدن سیاسی امام خمینی نیز دارا هستند. این چهار عنصر هژمونیک ساز عبارتند از: عاملان سیاسی، طرد و بر جسته سازی، دسترسی و اعتبار (Laclau 1985).

مفهوم اخد شده از نظریهٔ گفتمان نورمن فرکلاف: مفهوم مهمی که از نورمن فرکلاف، به تحلیل گفتمان به شیوهٔ لاکلاو و موفه، کمک می کند «نظم گفتمان» است. نظم گفتمان صحن مشترک همهٔ گفتمانهای مختلف است و گفتمانها، الگوهای معنی در درون نظم گفتمانها هستند. غیریتسازی و هژمونی در نظم گفتمانیت واقع می شوند که گفتمانها برای معنا دادن به دالهای شناور با همدیگر رقابت می کنند (Jorgensen 2002).

مفاهیم اخد شده از نظریهٔ روث وداک: لاکلاو و موفه بهطور ضمنی اشاراتی به طرد و برجسته سازی می کنند ولی ابزار عملیای برای آن ارائه نمی دهند. یکی از نظریه پردازانی که به خوبی ابزار عملی بررسی شیوه های زبانی طرد و برجسته سازی را ارائه می دهد خانم روث وداک است. به نظر وداک ، اشکال مختلف طرد اجتماعی و تبعیض را به وسیله موضوعات رتوریکی می توان مورد بحث قرار داد.

روث وداک ۱۵ موضوع رتوریکی را برای طرد و برجسته سازی معرفی می کند که عبار تند از <sup>۴</sup>: ۱) مزیت و سودمندی؛ ۲) عدم سودمندی، ضرر؛ ۳) تعریف، تفسیر \_اسم؛ ۴) خطر و تهدید؛ ۵) نوع دوستی؛ ۶) عدالت؛ ۷) مسئولیت و پاسخگویی؛ ۸) فشار و سنگینی؛ ۹) امکانات مالی؛ ۱۰) واقعیت؛ ۱۱) اعداد و شمارش؛ ۱۲) قانون و حق؛ ۱۳) تاریخ؛ ۱۴) فرهنگ؛ ۱۵) سوء استفاده.

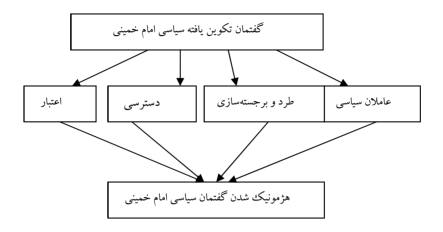
<sup>1.</sup> order of discourse

خانم روث وداک (Ruth Wodak) در چهارچوب زبانشناسی گفتمانی به مطالعهٔ موضوعات اجتماعی متفاوتی از بررسی شرایط سازمانی در محیط بیمارستان، دادگاه و مدارس گرفته تا جنسیت گرایی، نژادپرستی و ضد سامی گری در اروپا پرداخته است. تحقیقات او منتهی به شکل گیری رویکردی شده است که خود او از آن تحت عنوان رویکرد گفتمانی ـ تاریخی یاد می کند. این رویکرد در تلاش است تا به طور نظام مند همه اطلاعات پس زمینه ای در دسترس را برای تحلیل و تعبیر لایههای گوناگون یک متن گفتاری یا نوشتاری به هم گره بزند. تمرکز وداک بر تمامی بافتهای تاریخی گفتمان در فرایند تبیین و تعبیر، رویکرد او را از رویکردهای دیگر تحلیل انتقادی گفتمان متمایز می کند.
 topoi

۴. برای توضیح بیشتر (ر.ک.به: Wodak 2001).

باتوجه به آنچه ذکر گردید، می توان چهارچوب نظریه این مقاله در بررسی چرایی هژمونیک شدن گفتمان سیاسی امام خمینی را در مدل زیر تلخیص نمود:

## مدل چرایی هژمونیک شدن گفتمان سیاسی امام خمینی



## ۵) یافتهها و تجزیه و تحلیل دادهها

در این قسمت، یافته های این مقاله، در راستای فرضیه و بر اساس چهارچوب نظری و تحلیل گفتمان، در ذیل عناوین زیر سامان داده می شود:

## ۱-۵) شناسایی گفتمانهای موجود در نظم گفتمان

علاوه بر توجه به معنای گفتمان و توجه به گفتمانهای عمده که در شناسایی گفتمانها ضروری است، مسألهٔ مهم دیگر در گونه شناسی گفتمانها معیار و ملاک نام گذاری است. از میان معیارهای متفاوت، با توجه به اینکه هدف این مقاله، شناسایی گفتمانهای عمدهٔ سیاسی است بهترین ملاک برای نامگذاری، حکومت مطلوب یا ممکنی است که هر گفتمان ارائه می دهد. به عبارت دیگر، مناسب ترین معیار و ملاک برای نامگذاری گفتمانها برای این مقاله «اسطورهٔ سیاسی» ارائه شده تو سط گفتمانهاست.

با در نظر گرفتن نکات ضروری و بر اساس اسطوره سیاسی، در زمان تکوین تا هژمونیک شدن سیاسی امام خمینی در ایران می توان گفتمانهای عمده و برجستهٔ زیر که بخش وسیعی از

تحلیلی بر گفتمان سیاسی امام خمینی <sup>اس!</sup> در انقلاب اسلامی

جامعه را تحت پوشش قرار داده شناسایی نمود: گفتمان سلطنت استبدادی، سوسیالیسم، سوسیالیسم اسلامی السلامی، دمو کراسی هدایت شده (اسلامی)، سلطنت مشروطه، سوسیالیسم اسلامی ا

## ۲\_۵) چرایی هژمونیک شدن سیاسی امام خمینی در ایران

بر اساس چهارچوب نظری این مقاله، گفتمان سیاسی امام خمینی، پس از اینکه تکوین یافت، توسط چهار عنصر مهم که بیانگر مبارزهٔ سیاسی برای معنادهی و هویت بخشی هستند، توانست اسطورههای خود را به پنداره تبدیل نماید و در ائتلاف با سایر گفتمانها هژمونیک شود. این چهار عنصر هژمونیک شاز عبار تند از:

#### الف) عاملان سياسي

عامل سیاسی، کنش گری فردی یا اجتماعی است که در موقعیت از جاکندگی گفتمان هژمونیک و مسلط دست به عمل و کنش می زند و کنشها و اعمال او در تغییرات گفتمانی تأثیر گذار است.

در هژمونیک شدن سیاسی امام خمینی، عاملان و مبارزان سیاسی، دارای نقش مهم و بارزی بودند که سعی می شود این عاملان و نقش آنها بر اساس چهارچوب نظری و روشی در پاسخ به سؤالات زیر نشان داده شود:

- عامل یا عاملان سیاسی برجستهٔ گفتمان سیاسی امام خمینی چه کسانی هستند؟ نقش آنها چه بود و دست به چه بود و دست به چه اقدامات و فعالیتهایی زدند؟ مهم ترین نقش آنها چه بود و دست به چه اقدامات و فعالیتهایی زدند؟ عوامل سیاسی این گفتمان، به ترتیب اهمیت عبارتند از:

1) اهام خمینی: به عنوان رهبر بلامنازع این گفتمان خالق این گفتمان و ناقل آن نخست به روحانیت و بعد به بطن جامعه و رهبر بلامنازع این گفتمان بود که در فرایند طرد و برجسته سازی و در دسترس قرار دادن این گفتمان و کسب اعتبار برای آن نقش مهمی را ایفا نمود.

۲) روحانیون: در آغاز حرکت امام، صرفاً دو گروه از روحانیون از امام حمایت می کردند: نخست، گروهی که پس از سال ۱۳۴۴ نخست، گروهی که پس از سال ۱۳۴۴ نقطهٔ ثقل فعالیتشان را روی تشریح مبانی فکری اسلام متمرکز کرده و به کارهای فرهنگی می پرداختند (جعفریان ۱۳۸۳: ۲۵–۱۷). اما، در آستانهٔ انقلاب بخش اعظم روحانیون حتی آن

۱. برای مطالعه بیشتر (ر.ک.به: قجری ۱۳۸۷).

گروههایی را که یرواند آبراهامیان، روحانیون محافظه کار و غیرسیاسی می نامد از امام و گفتمان او حمایت کردند و عملاً جزء عوامل سیاسی این گفتمان شدند (آبراهامیان ۱۳۷۸: ۵۸۵ ـ ۵۸۳). آنان با در دست داشتن شرایط و موقعیت اجتماعی و اقتصادی مستقل و تقریباً مناسبت تری نسبت به سایر گروهها، عملاً با تبلیغ گفتمان سیاسی امام خمینی و بازنمایی عناصر آن در بین تودهٔ مردم، توسط وعظ و خطابه، اعلامیه، کتاب و ..... نخست، نقش بسیار مهمی در، در دسترس قرار دادن گفتمان سیاسی امام خمینی و سپس برجسته سازی عناصر و اسطورهٔ این گفتمان و طرد و حاشیه رانی عناصر و اسطورهٔ این گفتمان و طرد و حاشیه رانی عناصر و اسطورهٔ این گفتمانهای دیگر داشته اند.

۳) جریانهای سیاسی ـ مدهبی دههٔ ۱۳۵۰: از مهم ترین عوامل سیاسی دیگر این گفتمان می توان به جریانهای مذهبی ـ سیاسی فعالِ دههٔ چهل تا آغاز انقلاب، از جمله هیأت مؤتلفه یاد کرد. علاو بر هیأت مؤتلفه به فعالان مذهبی ـ سیاسی متأخرتری از جمله، گروههای هفتگانه ای گروه ابوذر، گروه مهدیون، گروه فریاد خلق، گروه مجاهدین اسلام، سازمان فجر اسلام، تشکیلات محمدمنتظری در دمشق و تشکلهای محدود، محلی و بینام به عنوان عوامل سیاسی این گفتمان می توان اشاره کرد (جعفریان ۱۳۸۳: فصل چهارم و پنجم). این گروهها و جریانهای سیاسی و مذهبی نیز با ابزار غیرزبانی از جمله: اعتصابات، ترورها، و... و ابزار زبانی از جمله صدور اعلامیه، سخنرانی، پخش اعلامیههای امام خمینی، توزیع متون نوشتاری و گفتاری ایشان، نقش مهمی در، در دسترس قرار دادن گفتمان سیاسی امام خمینی، طرد گفتمانهای دیگر بالأخص گفتمان سلطنت استبدادی، برجسته سازی گفتمان سیاسی امام خمینی و سپس کسب اعتبار برای آن بازی نمودهاند (جعفریان برجسته سازی گفتمان سیاسی امام خمینی و سپس کسب اعتبار برای آن بازی نمودهاند (جعفریان

3) بخشی از روشنفکران مذهبی و دانشجویان: یکی دیگر از عوامل سیاسی این گفتمان که اغلب در گروههای سیاسی ـ مذهبی عضویت داشتند، بخشی از روشنفکران اسلامی و دانشجویان دانشگاهها بو دهاند.

این روشنفکران و دانشجویان نیز با توزیع متون گفتاری و نوشتاری امام، ایراد سخنرانی و انتقال دیدگاه امام در بین مردم نقش مهمی در دسترس قرار دادن این گفتمان و سپس طرد گفتمانهای

۱. این گروهها که به طور معمول از دل انجمنهای اسلامی، جلسات قرآن یا بچههای مسجد پدید آمدند، عبارتند از:
 امت واحده، توحیدی بدر، توحیدی صف، فلاح، فلق، منصورون و موحدین که پس از انقلاب اسلامی، به صورت یک گروه واحد تحت عنوان سازمان مجاهدین انقلاب اسلامی درآمدند.

پژوهشنامهٔ متین ۲۵

.... تحلیلی بر گفتمان سیاسی امام خمینی <sup>(س)</sup> در انقلاب اسلامی

دیگر و برجستهسازی گفتمان سیاسی امام خمینی و اعتبار و هژمونیکشدن آن ایفا نمودند (جعفریان۱۳۸۳؛ آبراهامیان ۱۳۷۸؛ فوران ۱۳۷۷).

انسجام عاملان سیاسی نسبت به سایر گفتمانها چگونه بود؟ به دلیل رهبری بلامنازع امام خمینی و تبعیت مطلق عاملان سیاسی این گفتمان از ایشان و همچنین وجود سلسله مراتب موجود در حوزه، عاملان این گفتمان بر حول امام خمینی گرد آمده بودند و ایشان به عنوان نقطهٔ ثقلی، همهٔ این عاملان از طیفها و گروهها و قشرهای مختلف را به همدیگر مرتبط مینمودند. لذا انسجام در بین عاملان این گفتمان نسبت به گفتمانهای دیگر از جمله گفتمان سوسیالیسم چه اسلامی و چه غیراسلامی که دائم در بین آنها اختلاف ایجاد می شد، گفتمان سلطنت مشروطه که دچار انشعابات متعدد گردید و گفتمان دمو کراسی هدایت شده که رهبری آن در سال ۱۳۵۶ بدرود حیات گفت و گفتمان سلطنت استبدادی که دچار از جاکندگی گردید بسیار بالاتر بود.

گستره و تعداد عاملان سیاسی و نسبت آنها به سایر گفتمانها چگونه بود؟ گستره و تعداد عاملان سیاسی گفتمان سیاسی امام خمینی از سایر گفتمانهای موجود در نظم گفتمان بسیار بالاتر بود و در واقع هیچ کدام از گفتمانهای موجود دارای این میزان عامل سیاسی (روحانیون با یک شبکهٔ گسترده و تعداد زیاد در سراسر کشور، تعدا زیاد گروهها و جریانهای سیاسی، روشنفکران و دانشجویان طرفدار) نبودهاست (فوران۱۳۷۷؛ آبراهامیان ۱۳۷۸). به عنوان نمونه، در آغاز انقلاب ایران بیش از یکصدهزار روحانی و واعظ و پانزده هزار طلبه علوم دینی وجود داشت که در سراسر کشور و خارج از ایران پراکنده بودند و بی شک اکثریت قاطع آنها جزء عوامل این گفتمان بودند اسلامی و چه غیراسلامی سلطنت مشروطه و گفتمان دمو کراسی هدایت شده دارای تعداد عواملی اسلامی و چه غیراسلامی سلطنت مشروطه و گفتمان دمو کراسی هدایت شده دارای تعداد عواملی واقع همان اعضای حزبی یا گروهی (به جز دمو کراسی هدایت شده که صاحب حزبی نبود) بودند و گاهی شمار آنها به بیش از چند هزار نفر هم نمی رسد و همین افراد هم اغلب کم کم رو به کاهش می گذاشتند و بعضاً جذب گفتمان سیاسی امام خمینی می شدند. ا

آبراهامیان آمار نسبتاً دقیقی از عوامل سیاسی این گفتمانها در کتاب ایران بین دو انقلاب ارائه می دهد. جهت اطلاع بیشتر نگاه کنید به فصل ششم و دهم این کتاب.

طرد و برجسته سازی، عبارت از شیوه ها و ترفندهایی است که یک گفتمان توسط آنها نقاط قوتش را برجسته و نقاط ضعفش را کوچک جلوه می دهد و بالعکس نقاط قوت گفتمان و گفتمانهای دیگر را کوچک و نقاط ضعف شان را برجسته می نماید. طرد و برجسته سازی به دو شیوه زبانی و غیر زبانی صورت می گیرد.

گفتمان سیاسی امام خمینی، با استفاده از ابزار زبانی طرد و برجستهسازی همانند تبلیغات و رسانه ها، استفاده از موضوعات رتوریکی مختلف \_ که در نظریهٔ روث وداک ذکر آنها رفت \_ و ابزار غیر زبانی همانند اعتراضات و اعتصابات و غیره سعی در برجستهسازی خود و طرد سایر گفتمانها بالأخص گفتمان مسلط داشت. لذا، بر اساس چهار چوب نظری و روشی سعی می شود عمل طرد و برجستهسازی گفتمان سیاسی امام خمینی، توسط پاسخ به سؤالات زیر نشان داده شود:

گفتمان سیاسی امام خمینی از چه ابزار زبانی(زبان شناختی) و استراتژیهای گفتمانی یا به طور خاص تر موضوعات رتوریکی برای طرد و برجستهسازی استفاده کرد؟

گفتمان سیاسی امام خمینی گفتمانی است که اساساً معتقد به مبارزه زبانی یا، به عبارت دیگر، فرهنگی بود و لذا بیش از سایر گفتمانها از ابزار زبانی از جمله تبلیغات و رسانههای مختلف برای برجسته سازی خود و طرد گفتمانهای رقیب جهت دستیابی به هژمونی استفاده کرد. این گفتمان در متون متعدد گفتاری و نوشتاری ای که برای طرد و برجسته سازی منتشر کرد از ابزار زبان شناختی از جمله، استراتژیهای زبانی یا موضوعات رتوریکی متعددی استفاده نمود که استفاده از این موضوعات رتوریکی مربحسته سازی و نهایتاً هژمونیک شدن آن به شدت تأثیر گذار بوده است. اهم این موضوعات رتوریکی، عبارتند از:

1) مزیت و سودمندی: در متون اصلی گفتمان سیاسی امام خمینی به کرات شاهد هستیم که از مزیت و سودمندی عناصر این گفتمان از جمله اسطورهٔ آن، یعنی حکومت اسلامی، با استناد به تاریخ و ذکر شواهد نقلی و عقلی سخن به میان می آید و در واقع برقراری حکومت اسلامی و حذف نظام سلطنت استبدادی و دوری از سایر گفتمانها به عنوان سود همه و کلیت جامعه و حتی جهان قلمداد می شود (امام خمینی ۱۳۸۵ ج ۴: ۳۵۹، ۴۱۸-۴۱۷).

۲) عدم سودمندی و ضرر: ضرر یکی دیگر از موضوعات رتوریکی و زبان شناختی ای که به میزان زیادی در متون گفتمان سیاسی امام خمینی قابل مشاهده است، برجسته سازی ضرر و زیان

..... پژوهشنامهٔ متین ۵<sup>۱</sup>

ناشی از سایر گفتمانها و به طور خاص گفتمان سلطنت استبدادی، مشروطه و سوسیالیسم برای مردم و جامعه و ذکر معایب و ایرادات آنهاست. در کتابهای ولایت فقیه و صحیفهٔ امام به کرات ضرر و زیانهای اسطورهٔ گفتمانهای دیگر برجسته می شود و با عنوان غیر مردمی، غیراسلامی، غیرانسانی و نامناسب برای جامعه قلمداد می شود. به طور خاص، امام در اکثر سخنرانیها و مصاحبههای خود به ضررهای حکومت سلطنتی، اشاره و آنها را برجسته می کند و با توجه به همین ضررهای عظیم و جبران ناپذیر خواهان عوض شدن این نظام و جایگزینی نظام اسلامی، که نظامی سودمند برای همه است، می شود (امام خمینی ۱۳۷۳: ۱۲ با ۱۳۸۵ ج۶: ۳۵۷).

٣) تعریف، تفسیر ۔ اسم: متون اصلی گفتمان سیاسی امام خمینی مملو از کاربرد این ابزار زبانشناختی برای برجستهسازی خود و طرد گفتمانهای دیگر است. این گفتمان، عوامل و عناصر خود را با انتساب و اسناد صفات خوب و مشابه دانستن آنها با افراد و کنشها و رویدادهای مثبت، از لحاظ جامعه، مثل: امام حسين (ع)، حضرت على (ع)، حضرت ابراهيم (ع)، تاسوعا، عاشورا، حكومت پیامبر (ص)، حکومت حضرت علی (ع) و ... سعی دارد برجسته سازد و به مردم بفهماند که این عوامل و عناصر و رویدادها و کنشهای موجود و فعلی گفتمان سیاسی امام خمینی نیز صفات: امام حسین <sup>(ع)</sup>، حضرت علی <sup>(ع)</sup>، حضرت ابر اهیم <sup>(ع)</sup>، تاسوعا، عاشورا، حکومت پیامبر <sup>(ص)</sup>، حکومت حضرت علی <sup>(ع)</sup> و ... را حمل می کنند. امام خمینی در این راستا، با نامدهی و اسناد صفات خاص به روحانیون سعیدارد آنها را به عنوان عوامل اصلی این گفتمان برجسته سازد. بـه عنـوان نمونـه، در گفتمان او روحانیون و بهطور خاص تر فرمانروا (امام خمینی۱۳۷۳: ۸۰)، مرجع امـور (امـام خمینی۱۳۷۳: ۸۰)، دارای منصبهای محفوظ (امام خمینی ۱۳۷۳: ۸۳)، وارثان انبیا (امام خمینی ۱۳۷۳: ۸۷)، دارای شکوه در جامعه (امام خمینی،۱۳۷۳: ۱۰۸)، حاکمان مردم (امام خمینی،۱۳۷۳: ۹۴) و دارنـدگان مقـام پیامبران بنـی اسراييل (امام خميني١٣٧٣: ٩٣) معرفي مي شوند و سعى مي گردد صفات خوب را به آنان اسناد دهد و ایشان را از صفات بد مبرا کند. ولی در مقابل، این گفتمان، نامها و صفتهای منفی از جمله آخونـد درباری، خونخوار، وابسته، ظالم، مرتجع، غیرقانونی، غیراسلامی، فرعون، یزید، شمر، و ... را به عوامل، کنشها و عناصر گفتمانهای دیگر، اسناد می دهد.

2) خطر و تهدید: این گفتمان از این موضوع رتوریکی و ابزار زبانشناختی نیز به کرات استفاده می کند و سایر گفتمانهای موجود و به طور خاص گفتمان سلطنت را به عنوان خطر و تهدیدی بسیار بزرگ برای اسلام و جامعه و آیندهٔ ملت معرفی مینماید که باید سعی کرد جلوی

این خطر را گرفت. این گفتمان به کرات گفتمانهای دیگر از جمله گفتمان سوسیالیسم و حتی اسلام سنّتی را خطری عظیم برای اسلام و جامعه معرفی می کند و به کرات داد سخن در می دهد که «اسلام در خطر» است و به عنوان یک نتیجهٔ منطقی در تلاش است تا با طرد آن گفتمانها زمینه را برای برجسته سازی و نهایتاً هر مونیک سازی خود فراهم نماید (امام خمینی ۱۳۷۳: ۹؛ ۱۳۸۵ ج ۶: ۱).

0) نوع دوستی: این گفتمان برای برجسته سازی خود و طرد سایر گفتمانها از این ابزار رتوریکی و استراتژی گفتمانی نیز سود می جوید. این گفتمان به صراحت اسطورهٔ خود را مطابق با اسلام اصیل، فطرت انسان و هدفش را خدمت به جامعه به خاطر دوست داشتن افراد جامعه و رفع مشکلات و مصائب جامعه معرفی می کند. امام حکومت اسلامی را حکومتی می داند که در خدمت رشد و تعالی مردم است و در آن مصائب و مشکلات و آلام کنونی وجود نخواهد داشت (امام خمینی ۱۳۷۳: ۲۰-۲۷). ایشان همچنین با بیان اینکه سایر حکومتها نوع دوست، نیستند و بر مردم ظلم می کنند، لزوم نجات مردم مظلوم و محروم را دلیلی برای برقرای حکومت اسلامی می داند (امام خمینی ۱۳۷۳: ۲۷، ۲۹ به ۲۶۲).

7) عدالت: با جستجو در متون گفتمان سیاسی امام خمینی به وفور مشاهده خواهیم کرد که این گفتمان داد از بیعدالتی در جامعه موجود می زند و عدالت را به عنوان اصل و اساس اسطورهٔ خود معرفی می کند و مدعی می شود حکومت اسلامی، حکومتی مبتنی بر عدل و عدالت و حاکم آن حاکمی عادل و عالم است که هیچ حکومت دیگری در جهان دارای چنین خصیصهای نیست (امام خمینی ۱۳۷۳: ۳۷، ۴۶۱؛ ۴۶۱).

۷) مسئولیت و پاسخگویی: موضوع رتوریکی بعدی، مسئولیت و پاسخگویی است. گفتمان سیاسی امام خمینی از این ابزار رتوریکی و استراتژی گفتمانی بیشتر برای طرد گفتمان سیاست استبدادی و گاهی مشروطه و سوسیالیسم استفاده می کند. در متون اصلی این گفتمان اغلب شاهد هستیم که به عملکردهای این گفتمانها و بهطور خاص به مشکلات و مصائب مردم در جامعه در عصر مورد نظر استناد می شود و سلطنت به عنوان مسئول این مصائب و مشکلات معرفی می شود که باید در صدد حل این مصائب و مشکلات بر آید ولی از آنجایی که توان چنین کاری را ندارد و تنها انجام چنین کاری از عهدهٔ حکومت اسلامی برمی آید حکومت اسلامی باید جایگزین آن شود. در همین راستا، امام خمینی به کرات شاه و سلطنت را مسئول تمام مصائب و مشکلات می داند و خواهان بر چیده شدن نظام سلطنتی است (امام خمینی ۲۵۸ ج۴: ۳۷۵ – ۳۷۴).

۸) موضوع رتوریکی فشار آوردن و سنگینی: این موضوع رتوریکی نیز برای طرد گفتمان سلطنت استبدادی به کرات در متون اصلی گفتمان سیاسی امام خمینی مورد استفاده قرار می گیرد و امام خمینی تحمیل قوانین بیگانه و غیراسلامی، شاه و سلطنت را عامل اصلی تمام بدبختیها و مشکلات معرفی می کند و به طور منطقی نتیجه می گیرد برای رفع تمام این فشارها و بدبختیها عامل آن که شاه و سلطنت است باید حذف شود. لذا باید برای حذف و سرنگونی سلطنت دست به کار شد و انقلاب کرد و قیام نمود (امام خمینی ۱۳۷۳: ۹؛ ۱۳۷۵).

۹) امکانات مالی: این موضوع رتوریکی نیز به وفور در طرد گفتمان سلطنت استبدادی مورد استفاده واقع می شود امام خمینی، شاه، خانوادهٔ سلطنتی، اقدامات متعدد آنها، قراردادهای خارجی، جشنهای ۲۵۰۰ ساله و ... را عوامل از دست رفتن سرمایه های مملکت و صرف داراییهای مملکت معرفی می کند و بدبختی محرومین را هم ناشی از ولخرجیهای نظام و عمّال آن معرفی می کند. لذا به طور منطقی جهت جلوگیری از ولخرجیها که جزء ذات حکومت سلطنتی است در نظر امام، باید حکومت سلطنتی سرنگون و حکومتی اسلامی که در آن خبری از ولخرجی و هدر دادن امکانات مالی نیست جایگزین آن گردد (امام خمینی ۱۳۸۵ ج ۲: ۲۰۷-۲۰۰، ج ۳: ۵، ج ۵: ۱۱).

1) واقعیت: یکی از مهم ترین استدلالات امام خمینی برای نفی حکومت سلطنتی استفاده از همین موضوع رتوریکی است. ایشان استدلال می کنند چون وضعیت ایران با زمانی که حکومت رضاخان یا سایر حکومتهای سلطنتی بر سرکار آمدند متفاوت است و شرایط تغییر کرده است و چون این مردمی که الآن هستند هیچ دخالتی در ظهور یا پذیرش حکومت پهلوی نداشتند، لذا هیچ اجباری ندارند که از حکومت پهلوی و قانون او تبعیت کنند. پس باید این مردم متناسب با واقعیت موجود، حکومت مطلوب و مورد نظر خود را انتخاب نمایند (امام خمینی ۱۳۸۵ ج۴: ۴۹۳).

(۱۱) اعداد و شمارش: گفتمان سیاسی امام خمینی، همانند سایر موضوعات رتوریکی، از اعداد و ارقام نیز به کرات برای برجسته سازی خود و طرد سایر گفتمانها استفاده می نماید. به عنوان نمونه، این گفتمانها از اعداد و ارقام برای نشان دادن خسارتها و جنایتهای رژیم سلطنتی از جمله قتلها، کشتارها، هزینه و غیره ... استفاده می نماید و برای طرد گفتمان سوسیالیسم به کرات با استفاده از موضوع رتوریکی عدد و رقم طرفداران این گفتمان را عدهای قلیل و ناچیز معرفی می کند که در مقابل خیل عظیم جمعیتی که خواهان برقرای حکومت اسلامی هستند رقمی به نظر نمی آیند. امام

همچنین با استفاده از عدد و رقم اجتماعی ـ سیاسی بودن اسلام را برجسته مینماید (امام خمینی ۱۳۷۳: ۵ ۱۳۸۵ ج۴: ۸۲۳ ، ۵۲۳).

17) قانون و حق: گفتمان سیاسی امام خمینی با استفاده از این موضوع رتوریک نیبز خود را برجسته و دیگر گفتمانها را طرد می نماید. این گفتمان با توجه به اینکه اسلام را تعیین کنندهٔ قانون و حق می داند، سایر گفتمانها و اسطوره و عناصرشان را مطابق با اسلام نمی داند و تنها حکومت مورد نظر اسلام در عصر غیبت را حکومت ولایت فقیه معرفی می کند و بدین ترتیب سایر حکومتها را غیرقانونی و باطل می شمارد و تنها حکومت ولایت فقیه است که حکومتی قانونی و برحق می باشد. لذا به طور خلاصه، بر این اساس چون حکومت ولایت فقیه منطبق بر حق و قانونی است تجویز می شود و سایر حکومتها طرد می گردند (امام خمینی ۱۳۷۳: ۸ ۱۴) ۱۳۸۵ ج۴: ۴۴۲).

۱۳ تاریخ: این گفتمان برای طرد سایر گفتمانها و برجسته سازی خود به خوبی و به کرات از این موضوع ر توریکی استفاده می کند. امام خمینی با استناد به تاریخ صدر اسلام و حکومت اسلامی پیامبر اکرم (ص) و حضرت امیر (ع) نشان می دهد که این حکومتها دارای پیامدهای بسیار مثبتی از جمله برقراری عدالت هستند (امام خمینی ۱۳۷۳: ۲۰–۱۹) و با استناد به تاریخ حکومتهای سلطنتی و سوسیالیستی و غیراسلامی دست به برجسته سازی مضرات آنها در طول تاریخ می زند و از این مباحث نتیجه می گیرد که باید از پذیرش تمام حکومتها که پیامدهایی این چنین منفی داشته اند خودداری نمود و در عوض باید برای برقرای حکومت ولایت فقیه که همان حکومت اسلامی پیامبر (ص) و حضرت علی (ع) است اقدام نمود (امام خمینی ۱۳۸۳: ۶۶ ۸۶ ۱۳۸۸ ج ۴: ۲۶۵، ۲۹۵).

12) فرهنگ: این موضوع رتوریکی نیز برای طرد و برجسته سازی نیز به میزان زیادی در گفتمان سیاسی امام خمینی مورد استفاده واقع می شود. مطابق با این موضوع رتوریکی امام خمینی جامعهٔ ایران را جامعه ای اسلامی می داند که در آن باید اصول و قواعد اسلامی پیاده شود و همه چیز مطابق با اسلام باشد و به همین دلیل گفتمانهای دیگر را که مطابق با فرهنگ این جامعه نیستند طرد می کند و خواهان پیاده شدن اصول و قواعد اسلامی از جمله حکومت مورد نظر اسلام در عصر غیبت، یعنی ولایت فقیه، است (امام خمینی ۱۳۷۳: ۹۱، ۱۲۸ ما) ۱۳۸۰ م ۱۳۸۶ کرد.

10) سوء استفاده: آخرین موضوع رتوریکی سوء استفاده است. از این موضوع رتوریکی این گفتمان برای طرد گفتمان سلطنت استبدادی استفادهٔ فراوانی میبرد. امام خمینی، با استناد به اینکه شاه و سلطنت از قدرتی که در دست داشتند سوء استفاده نموده و حقوق ملت و قواعد اسلام را

.. تحليلي بر گفتمان سياسي امام خميني <sup>(س)</sup> در انقلاب اسلامي

پایمال کردهاند، نتیجه می گیرند پس باید شاه از سلطنت بر کنار شود و سلطنت چون اساسش بر ظلم و ستم و سوء استفاده بنا شده و غیر اسلامی است باید منسوخ گردد و یک حکومت که سوء استفاده نمی کنید یعنی حکومت ولایت فقیه جانشین آن گردد. امام در اکثر سخنرانیها و مصاحبههای خود به سوء استفاده سلاطین و به طور اخص محمدرضا شاه از قدرت، سوء استفاده از لقب «ظل الله» (امام خمینی ۱۳۸۵ ج ۴: ۲۵۶) و سوء استفاده از امکانات و منابع کشور اشاراتی دارد. در متونی که به عنوان شاهد برای موضوع ر توریکی عدم سودمندی و ضرر، امکانات مادی، عدد و رقم و تاریخ به آنها ارجاع داده شده، غالباً از موضوع ر توریکی سوء استفاده برای طرد گفتمان سلطنت نیز استفاده گردیده است.

ـ گفتمان سیاسی امام خمینی از چه ابزار طرد و برجستهسازی غیر زبانی استفاده کرد؟

همان گونه که ذکر شد، گفتمان سیاسی امام خمینی گفتمانی فرهنگی بود و غالباً ابزار طرد و برجسته سازی آن زبانی بود ولی در عین حال از ابزار غیر زبانی متعددی مثل اعتصابات، تظاهرات، راهپیماییها و حتی گاهی ترور توسط برخی از عوامل این گفتمان برای طرد و برجسته سازی نیز استفاده شده است که کتب تاریخ انقلاب ایران مملو از آنهاست (فوران ۱۳۷۷؛ آبراهامیان ۱۳۷۸).

#### ج) دسترسی

در دسترس بودن، عبارت است از وجود یک گفتمان در عرصهٔ اجتماعی و قابلیت دسترسی مردم به آن. در دسترس قرار گرفتن گفتمان، نیازمند یکسری عوامل سیاسی، شبکهٔ تولید و توزیع گفتمان و منابع زبانی و غیرزبانی است. در دسترس بودن گفتمان سیاسی امام خمینی را در مقایسه با سایر گفتمانهای موجود در نظم گفتمان، می توان با سؤالات زیر سنجید:

ـ چه گفتمانهایی در دورهٔ مورد نظر (در ایران) در دسترس بودند؟

برجسته ترین گفتمانهای در دسترس در دورهٔ مورد نظر که قابل اهمیت هستند، عبارتند از: گفتمان سلطنت استبدادی، گفتمان سیاسی امام خمینی، گفتمان سلطنت مشروطه، گفتمان دموکراسی اسلامی، گفتمان سوسیالیسم اسلامی و گفتمان سوسیالیسم.

- گفتمان سیاسی امام خمینی چگونه در دسترس قرار گرفت یا این گفتمان چگونه توزیع می شد؟ گفتمان سیاسی امام خمینی، به طور منسجم، در حوزه توسط حضرت امام خمینی که پس از آیت الله بروجردی به مرجعیت می رسد در حوزهٔ نجف به صورت درس در سال ۱۳۴۸ مطرح و در دسترس طلاب قرار می گیرد و با تبدیل به کتاب شدن، همچنین به دلیل سلسله مراتب حاکم بر روابط بین روحانیون و شبکهٔ منسجم ارتباطی حوزه ها و روحانیون به سرعت در دسترس حوزه ها و روحانیون و به طور خاص روحانیون ایران نیز قرار می گیرد (امام خمینی ۱۳۷۳؛ جعفریان ۱۳۸۳) آبراهامیان ۱۳۷۸).

پس از اینکه گفتمان سیاسی امام خمینی، در دسترس روحانیت قرار می گیرد، توسط خالق این گفتمان یعنی امام خمینی، روحانیون به عنوان عوامل اصلی این گفتمان که دارای شبکهای سنتی و گسترده در جامعه هستند و سایر عوامل سیاسی این گفتمان از جمله جریانهای سیاسی ـ مذهبی و برخی از روشنفکران و دانشجویان در دسترس عموم مردم قرار می گیرد.

علاوه بر اینکه این گفتمان، به وسیلهٔ عوامل خودش در دسترس قرار گرفت توسط نفی گفتمانهای اسلامی(اعم از نفی گفتمان سیاسی امام خمینی و گفتمان سلطنت اسلامی) از جانب گفتمان سلطنت استبدادی و سایر گفتمانها نیز در دسترس مردم قرار گرفت.

ـ ابزار عاملان سیاسی برای در دسترس قرار دادن گفتمان و کسب اعتبار برای آن در مقایسه با سایر گفتمانها چه و چگونه بود؟

یکی از مسائل مهم برای در دسترس قرار دادن گفتمانها از جمله گفتمان سیاسی امام خمینی، علاوه بر عوامل سیاسی، شبکهها، امکانات، ابزار و تجهیزات و قالبهای در دسترس قرار دادن گفتمان است. گفتمان سیاسی امام خمینی، برای در دسترس قرار دادن خود از شبکهها، امکانات، ابزار و تجهیزات و قالبهای متعدد و ویژهای سود جست که این عناصر غالباً در اختیار سایر گفتمانها نبود یا اگر بود نسبت آنها به آنچه در اختیار گفتمان سیاسی امام خمینی بود بسیار اندک است. اهم این شبکهها، امکانات، ابزار و تجهیزات عبارتند از: شبکهٔ گستردهٔ سنتی روحانیت که با تعداد بیش از یک صد هزار در سراسر کشور گسترده بود، هیأتهای مذهبی، بقاع و قبور متبرکه، مساجد و حسینیهها که در سراسر کشور پراکنده و در اختیار روحانیون بودند، استقلال مالی روحانیت، مراسمهای عزاداری که اغلب روحانیون آن را اداره می کردند، مناسبتهای مذهبی از جمله اعیاد و شهاد تها به مطور خاص تاسوعا و عاشورا.

.. تحليلي بر گفتمان سياسي امام خميني <sup>(س)</sup> در انقلاب اسلامي

علاوه بر شبکهها، امکانات، ابزار و تجهیزات، قالبهای در دسترس قراردادن گفتمان هم در میزان در دسترس قرار گرفتن یک گفتمان مؤثر است. غالب گفتمانهای رقیب، از جمله سوسیالیسم بیشتر از قالبهای نوشتاری و انتشار کتاب و جزوه که میزان برد اند کی داشتند برای در دسترس قرار دادن گفتمان خود استفاده می نمودند ولی گفتمان سیاسی امام خمینی ، علاوه بر قالبهای نوشتاری غالباً در قالبهای گفتاری از جمله سخنرانیها و مصاحبهها از تریبونهای مختلفی از جمله مساجد و رادیوهای خارجی (بهطور خاص فراهم آمدن امکانات مطبوعات و رسانهها برای امام در نوفیل لوشاتو) متون و عناصر خود را در دسترس مردم قرار میداد. در مجموع، با بررسی این موارد به وضوح می توان دریافت که امکانات این گفتمان در مقایسه با سایر گفتمانهای موجود در عرصهٔ گفتمان بیش از سایر گفتمانهای موجود در عرصهٔ گفتمان بیش از سایر گفتمانهای دیگر چگونه دیزان در دسترس بودن گفتمان سیاسی امام خمینی در مقایسه با گفتمانهای دیگر چگونه

با توجه به آنچه گذشت، به وضوح مشخص می گردد که میزان در دسترس قرار گرفتن گفتمان سیاسی امام خمینی با توجه به عوامل سیاسی، امکانات و قالبهای آن بیش از سایر گفتمانها بودهاست. علاوه بر عوامل سیاسی و منابع به دلیل عدم امکان سر کوب عوامل گفتمان سیاسی امام خمینی و ممانعت از تبلیغات آنها به خاطر تداخل ظاهری آن با گفتمان سلطنت اسلامی و کلیت اسلام (یا عمل در زیر سایه و در پناه امکانات گفتمان سلطنت اسلامی) که حکومت علیالظاهر خود را مقید به آن نشان می داد و گستردگی این عوامل، فرصت ایجاد شده برای این گفتمان، جهت در دسترس قرار دادن خود، بیش از سایر گفتمانها که به شدت سر کوب می شدند، بوده است. در مجموع، این گفتمان به دلیل بر تری در عوامل، امکانات، قالبها و فرصتها توانست خود را بیش از سایر گفتمانها در دسترس قرار دهد. علی رغم این، کسب اعتبار و هژمونیک شدن این گفتمان خود نیز می تواند شاهدی برای بیشتر در دسترس بودن آن باشد (اخوان مفرد ۱۳۸۱؛ کدی ۱۳۷۷؟

#### د) اعتبار

اعتبار، عبارت است از طرح بندی یک گفتمان منطبق بر خواستها، ذهنیت و آرزوهای اکثریت مردم و قابل فهم بودن آن. بر اساس نظریهٔ گفتمان، شرط مهم دیگر در دستیابی گفتمان سیاسی امام خمینی به هژمونی، کسب اعتبار است. همان گونه که گفته شد، این گفتمان در قیاس با سایر گفتمانها در اثر مبارزات سیاسی، توانست خود را بیشتر در دسترس قرار دهد و اعتبار بیشتری کسب نماید و اسطورههای خود را به پندارههای جمعی تبدیل کند.

گفتمان سیاسی امام خمینی، پس از در دسترس قرار گرفتن توسط تلاش عاملان سیاسی و به واسطهٔ فرایند طرد و برجسته سازی به طریق زبانی و غیر زبانی توانست با تبدیل اسطورهٔ خود به پنداره و همچنین با بهره بردن از زمینه سازی سایر گفتمانها در طرد نظام سلطنتی و گفتمان اسلام سنتی و ارائهٔ تفسیری انقلابی از اسلام، اعتبار کسب نماید.

اعتبار عبارت است از: طرحبندی یک گفتمان منطبق بر خواستها، ذهنیت و آرزوهای اکثریت مردم به طوری که مردم اسطورهٔ آن گفتمان را خواست و آرزوی خود میدانند و عوامل سیاسی، به ویژه رهبری، عناصر متعدد این گفتمان و به طور خاص اسطورهٔ آن را در خواسته ها و شعارهای خود بازنمایی می کنند. با توجه به چهارچوب نظری و روشی، اعتبار گفتمان سیاسی امام خمینی را می توان با سؤالات زیر سنجید:

ـ خواستهها، آرزوها و ذهنیت اکثریت مردم ایران چه بود؟

برای اینکه بفهمیم خواسته ها، آرزوها و ذهنیت های یک ملت، به طور خاص یک ملت انقلابی، چیست تنها راه ممکن رجوع به گفتارهای آن ملت است. در انقلاب این گفتارها اغلب در شعارهای انقلاب در راهپیماییها و اعتصابها و تظاهرات مردم در مناسبتهای خاص و به پیروی از افراد خاص بازنمایی می شود. لذا برای اینکه بفهمیم خواسته ها، آرزوها و ذهنیت مردم ایران در آستانهٔ انقلاب چه بود بهترین راه مراجعه به شعارهای انقلاب و تحلیل این شعارهاست.

با نگاهی به توزیع فراوانی و درصد شعارهای انقلاب می بینیم، بیشتر این شعارها، بیانگر حمایت و پذیرش عوامل سیاسی و اسطورهٔ گفتمان سیاسی امام خمینی و منطبق با آن است. مطابق با گفتمان سیاسی امام خمینی که خواهان حذف سلطنت بهلوی و تمام عوامل آن با گفتمان سیاسی امام خمینی که خواهان حذف سلطنت بهلوی و تمام عوامل آن باست بخش اعظمی از شعارهای انقلاب چنین خواستی را منعکس می کنند (پناهی ۱۳۸۳: ۲۸۰-۲۷۹).

همچنین با نگاهی توزیع فراوانی شعارهای انقلاب، به خوبی شاهد حمایت بی دریغ مردم، از عوامل سیاسی گفتمان سیاسی امام خمینی (امام خمینی و روحانیون) و اعتبار آنها در نزد مردم هستیم (بناهی۱۳۸۳: ۲۸۵).

… پژوهشنامهٔ متین ۵۴

تحلیلی بر گفتمان سیاسی امام خمینی <sup>اسا</sup> در انقلاب اسلامی

همانطور که گفته شد، بیشترین شعارهای انقلاب در حمایت از امام خمینی و رهبری و مواضع و اسطوره ایشان از جمله تشکیل حکومت جمهوری اسلامی، است. در تأیید این مدعا می توان به جدول زیر (جدول توزیع شعارهای مربوط به امام خمینی) استناد نمود (پناهی ۱۳۸۳: ۳۱۶).

جدول توزیع شعارهای مربوط به امام خمینی

|             | · ·     |                                       |
|-------------|---------|---------------------------------------|
| درصد        | فراواني | موضوع                                 |
| <b>TV/A</b> | ۱۷۰     | تأئید و تأکید بر رهبری امام خمینی     |
| ۲۰/۰        | ٩٠      | تأئيد و حمايت از سياستها و مواضع امام |
| 47/7        | 19.     | تمجید سایر ویژگیهای شخصیت امام خمینی  |
| 1/.         | 40.     | جمع                                   |

ـ با توجه به موارد بالا كدام گفتمان از انطباق بیشتری با خواست مردم برخوردار بود؟

براساس تحلیل محتوای شعارهای انقلاب می بینیم که گفتمان سیاسی امام خمینی با خواست مردم که سرنگونی شاه، رژیم پهلوی و نظام سلطنتی، استقلال، آزادی، رهبری امام خمینی و روحانیت و استقرار حکومت جمهوری اسلامی است، دارای هماهنگی بیشتری نسبت به سایر گفتمانهاست. پس، بدین ترتیب، گفتمان سیاسی امام خمینی به دلیل تطابق با خواست مردم علاوه بر در دسترس بودن دارای اعتبار نیز می باشد.

#### ۳-۵) هژمونیک شدن

به طور خلاصه هژمونی عبارت است از ائتلاف سایر گفتمانهای موجود با یک گفتمان، پس از اقبال اکثریت مردم نسبت به آن گفتمان. نتیجهٔ این امر همانطور که در ایران اتفاق افتاد، می تواند تبدیل شدن آن به یک گفتمان مسلط باشد. معیار و ملاک تجربی هژمونیک شدن یک گفتمان پس از حمایت اکثریت مردم از هویتها، معانی، عاملان و اسطورههای آن گفتمان که در شعارها، کردارها و راهپیماییها و گردهماییهای مختلف تجلی پیدا می کند پذیرفتن برتری آن، توسط سایر گفتمانها و ائتلاف با آن گفتمان است.

گفتمان سیاسی امام خمینی، پس از آن که توانست اسطورهٔ خود را به پنداره تبدیل کند، با استناد به متون تولید شده توسط گفتمانهای دیگر به گفتمان برتر تبدیل شد که سایر گفتمانها برتری آن را پذیرفتند و اعلام ائتلاف و همراهی با آن گفتمان کردند. به این صورت این گفتمان

به هژمونی دست یافت. هژمونیک شدن گفتمان سیاسی امام خمینی را در انقلاب اسلامی ایران میتوان در پاسخ به سؤالات زیر مشاهده نمود:

ـ چه گفتمانی توانست هژمونیک شود و گفتمانهای دیگر را به حاشیه براند؟

گفتمان سیاسی امام خمینی با استفاده از استراتژیهای زبانی و موضوعات رتوریکی متعدد پس از کسب اعتبار در ائتلاف با گفتمانهای دیگر توانست هژمونیک شود.

ـ گفتمان هژمونیک، در هژمونیک شدن خود از اتحاد با چه گفتمانهایی بهره برد؟

پس از کسب اعتبار، گفتمان سیاسی امام خمینی، تمام گفتمانهای مخالف و مقاومت از جمله گفتمان دمو کراسی اسلامی، گفتمان سلطنت اسلامی، گفتمان سلطنت مشروطه و گفتمان سوسیالیسم (غیراسلامی و اسلامی) در مقابل با گفتمان غالب (سلطنت استبدادی) اعلام همکاری و ائتلاف با گفتمان سیاسی امام خمینی نمودند و مرکزیت و برتری آن را پذیرفتند. به عبارت دیگر، تمام گفتمان سیاسی امام خمینی اعتبار کسب نموده است و با مرکزیت و ائتلاف با آن است که می توان گفتمان غالب را سرنگون ساخت. با این اجماع گفتمانهای متعدد بر حول گفتمان سیاسی امام خمینی است که این گفتمان پس از کسب اعتبار، هژمونیک و سیس غالب می گردد (فوران ۱۳۷۷؛ آبراهامیان ۱۳۷۸).

## نتيجهگيري

در این مقال، با استفاده از چهار چوب نظری و روشی تحلیل گفتمان سعی شده است تا چرایی هژمونیک شدن گفتمان سیاسی امام خمینی در آستانه انقلاب اسلامی ایران، مورد بررسی قرار گیرد. با به کار گیری تعریفی مناسب از گفتمان و ملاک قرار دادن اسطوره سیاسی گفتمانهای موجود در نزد گفتمان شناسایی شدند. این گفتمانها عبار تند از: گفتمان سلطنت استبدادی، گفتمان سوسیالیسم، گفتمان سوسیالیسم، گفتمان سوسیالیسم، گفتمان سوسیالیسم اسلامی، گفتمان دمو کراسی هدایت شده و گفتمان سلطنت مشروطه. پس از شناسایی این گفتمانها در راستای فرضیه تحقیق عوامل سیاسی گفتمانهای سیاسی مختلف، میزان در دسترسی و اعتبار هر کدام مورد مقایسه واقع شد و نتیجه گرفته شد که گفتمان سیاسی مام خمینی دارای عوامل سیاسی بیشتر، فعال تر و منسجم تر و میزان در دسترسی و اعتبار سیاسی بیشتر، فعال تر و منسجم تر و میزان در دسترسی و اعتبار

. پژوهشنامهٔ متین ۴۵

۱. برای مطالعهٔ بیشتر به متون اصلی این گفتمان و اعلامیههای آنها در حمایت از امام خمینی و مواضع آنها در آستانهٔ پیروزی انقلاب مراجعه کنید.

.. تحليلي بر گفتمان سياسي امام خميني <sup>(س)</sup> در انقلاب اسلامي

بیشتر بود. همچنین با استناد به متون اصلی امام خمینی (کتاب ولایت فقیه و صحیفه امام جلد ۱تا ۶) مشخص گردید که نظر امام خمینی برای طرد و برجسته سازی به کرات با ۱۵ موضوع رتوریکی مطروحه روث وداک انطباق دارد و در مجموع این گفتمان به دلیل نقش عوامل سیاسی، به کارگیری رویههای طرد و برجسته سازی و در دسترسی و اعتبار توانست هژمونیک شود و گفتمانهای دیگر و موجود در نظم گفتمان را به حاشه براند.

با بررسی آنچه در این مقاله بیان شد و در بالا به صورت خیلی خلاصه جمعبندی شد، بـه نحـو عنوانگونه نتایج زیر حاصل میشود:

ـ هژمونیک شدن گفتمان سیاسی امام خمینی ماحصل تـلاش عـاملان سیاسی، فراینـد طـرد و برجستهسازی و در دسترسی و اعتبار بیشتر آن نسبت به سایر گفتمانهاست.

عاملان سیاسی گفتمان سیاسی امام خمینی دارای انسجام، گستره و امکانات و رهبری قدر تمندتری نسبت به سایر گفتمانها بودند.

در دسترس قرار دادن گفتمان سیاسی امام خمینی و کسب اعتبار برای آن شبکه های سنّتی د مذهبی، جابگاه، سلسله مراتب و امکانات آنها نقش مهمی را ایفا کرد.

#### منابع

- آبراهامیان، یرواند. (۱۳۷۸) *ایران بین دو انقلاب (درآمدی بر جامعه شناسی سیاسی معاصر)*، ترجمهٔ احمدگل محمدی، تهران: نشر نی.
- اخوان مفرد، حمیدرضا. (۱۳۸۱) *ایدئولوژی انقلاب ایران،* تهران: پژوهشکده امام خمینی و انقلاب اسلامی.
  - امام خمینی، روحالله. (۱۳۷۳) **ولایت فقیه**، تهران: مؤسسهٔ تنظیم و نشر آثار امام خمینی.
- پناهی، محمد حسین. (۱۳۸۳) جامعه شناسی شعارهای انقلاب اسلامی ایران، تهران: مؤسسهٔ فرهنگی دانش و اندیشهٔ معاصر، چاپ اول.
- جعفریان، رسول. (۱۳۸۳) جریانها و سازمانهای مدهبی ـ سیاسی در ایوان، تهران: انتشارات مرکز اسناد انقلاب اسلامی.
- فوران، جان. (۱۳۷۷) مقلومت شكننده: تاریخ تحولات اجتماعی ایران از صفویه تا سالهای پس از انقلاب
  اسلامی، ترجمه احمد تدین، تهران: انتشارات رسا.
  - فوكو، ميشل. (١٣٧٨) *نظم گفتار*، ترجمه باقر پرهام، تهران: انتشارات آگاه.

- قجری، حسینعلی. (۱۳۸۷) تحلیل گفتهان تکوین بنیاد گوایی شیعی و هژمونیک شدن آن، رساله دکترا، رشته جامعه شناسی سیاسی، دانشگاه تربیت مدرس، استاد راهنما علیرضا شجاعی زند.
  - کدی، آر. نیکی. (۱۳۷۷) «مطالعه تطبیقی انقلابهای ایران»، ترجمه فردین قریشی، فصلنامه متین، ش اول.
- Jorgensen Marianne and Louise Phillips. (2002) *Discourse Analysis as Theory and Method*, SAGE Publications, London: Thousand Oaks New Dehli, First Published.
- Keddie, Nikki, R. (1981) *Religion, Society and Revolution in Modern Iran, Modern Iran: The Dialectice of Continuity and Chenge*, edited by M.E.Bonine and N.R. Keddie. New York: State University of New York Press.
- Laclau, A. (1993) "Power and Reresentation", in M, Poster (ed), *Politics, Theory and Contemporary Culture*, New York: Columbia University Press.
- Luclau, E. and Moaffe. (1985) *Hegmony and Sociallist Strategy: Towards a Radical Discourse Politics*, London: verso.
- Norval, Aletta. J. (2000) "Trajectories of Future Discourse Theory", in Howarth, David, Norval, Aletta J. and Stavrakakis, Yannis (ed) (2000), *Discourse Theory and Political Analysis (Identies, Hegemonies and Social Change):* Manchester and New York: Manchester University Press, First publishes.
- Wodak, Ruth. (2001) "The Discourse-Historical Approach", in Wodak, Ruth & Meyer, Micheal, *Methods of Critical Discourse Analysis*, SAGE Publicatins, London, Thousand, New Dehli, First Published, PP: 63-94.

This document was created with Win2PDF available at <a href="http://www.daneprairie.com">http://www.daneprairie.com</a>. The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.